
Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Del animal a la animalidad: autoetnografía ontológica de 
las fronteras entre lo humano y lo animal

From animal to animality: an ontological autoethnography of the 
boundaries between the human and the animal

JORGE ALBERTO LÓPEZ-GUZMÁN1 
Universidad del Cauca, Colombia

lopezg@unicauca.edu.co

 Recibido: 02 de junio de 2025 
Aceptado: 15 de octubre de 2025

Resumen
Este artículo presenta una autoetnografía ontológica con el propósito de vincular 
la condición de animalidad del autor con la concepción filosófica de los transespecie. 
Metodológicamente, se emplea la autoetnografía como una vía para la reflexión crítica 
y el posicionamiento del investigador dentro de la indagación sobre las fronteras entre 
lo humano y lo no humano animal. Un resultado principal destaca que las complejas 
relaciones entre humanos y animales no humanos son contingentes a la evolución 
sociobiológica, lo que desafía la delimitación de rasgos esenciales y exclusivos de la 
humanidad. El estudio revela cómo esta contingencia permea la comprensión de la 
animalidad inherente al ser humano y las emergentes identidades transespecie, que 
buscan reconfigurar su ontología y roles sociales. En conclusión, este trabajo es una 
apuesta para continuar pensando y resignificando las relaciones interdependientes 
entre humanos y animales no humanos, proponiendo una reconfiguración de categorías 
analíticas y metodológicas para su estudio.
Palabras clave: Animalidad; Autoetnografía; Humanos; Ontología; Transespecie.

Abstract
This article presents an ontological autoethnography with the purpose of linking 
the author's animality condition witth the philosophical conception of transspecies. 
Methodologically, autoethnography is used as a means of critical reflection and 
positioning of the researcher within the inquiry into the boundaries between the human 
and the nonhuman animal. A key finding highlights that the complex relationships 
between humans and nonhuman animals are contingent on sociobiological evolution, 
which challenges the delimitation of essential and exclusive traits of humanity. The study 
reveals how this contingency permeates the understanding of the inherent animality of 
human beings and the emerging transspecies identities that seek to reconfigure their 
ontology and social roles. In conclusion, this work is a commitment to continue thinking 
about and redefining the interdependent relationships between humans and nonhuman 
animals, proposing a reconfiguration of analytical and methodological categories for 
their study.
Keywords: Animality; Autoethnography; Humans; Ontology; Transspecies.

1 Doctor en antropología. Profesor de la Universidad del Cauca, Colombia. Orcid: https://orcid.org/0000-
0001-8538-4004.



~ 12 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

1. Introducción

La reflexión sobre la relación entre el ser humano y el animal no es nueva, sino 
que ha sido una constante filosófica y antropológica a lo largo de la historia. Sin 
embargo, en el siglo XXI, adquiere una urgencia y complejidad sin precedentes 
debido al contexto de proliferación de nuevas identidades y la reconfiguración 
de las fronteras biológicas y culturales. Este panorama obliga a reconsiderar las 
categorías que tradicionalmente han definido nuestra existencia. En este sentido, 
el concepto de “transespecies” emerge como un fenómeno clave, refiriéndose a 
individuos que se identifican como pertenecientes a una especie no humana, lo 
cual desafía las concepciones tradicionales sobre la corporalidad y la identidad 
humana (López-Guzmán, 2022). Este fenómeno puede ser entendido a través del 
enfoque del giro animal, desarrollado por autores como Ingold (2000), Despret 
(2013) y Haraway (2008), quienes exploran cómo las fronteras entre lo humano y 
lo animal son, en realidad, más fluidas de lo que las ciencias sociales y la filosofía 
han postulado históricamente.

Este cuestionamiento de las fronteras entre lo humano y lo no humano se 
profundiza con el paso conceptual de “animal” a “animalidad”, que implica 
una reflexión crítica sobre cómo estas categorías han sido históricamente 
construidas. En el pensamiento tradicional, el “animal” ha sido considerado 
como el otro absoluto, una categoría biológica y jerárquica que define al ser 
humano por su diferencia. Sin embargo, este paso hacia la “animalidad” desafía 
esa visión rígida y propone una reconsideración de las categorías ontológicas que 
separan a los seres humanos de los animales. Autores como Tim Ingold (2000), 
Donna Haraway (2008) y Vinciane Despret (2013) nos invitan a cuestionar esas 
fronteras. Ingold (2000) sostiene que las distinciones entre humanos y animales 
son construcciones históricas que naturalizaron una visión jerárquica de la vida. 
Por su parte, Despret (2013) argumenta que la noción de animalidad no debe 
entenderse como una “esencia”, sino como una cualidad fluida que se redefine 
a través de las relaciones entre especies.

Haraway (2008), en su enfoque posthumano, también propone que la 
animalidad y la humanidad no son opuestas, sino que deben ser vistas como 
un continuo de interacciones y transformaciones. Así, el paso de “animal” a 
“animalidad” no solo representa un cambio conceptual, sino una invitación 
a repensar la naturaleza misma de la existencia, reconociendo las continuas 
interacciones que nos vinculan a todas las formas de vida. El concepto de 
“animalidad”, por lo tanto, se refiere a la capacidad de reconocer y abrazar nuestra 
condición de seres vivos, parte de un ecosistema más amplio, que trasciende 
las distinciones antropocéntricas que históricamente nos han separado de los 
demás animales.

En este contexto, la obra de Giorgio Agamben (2006), “Lo abierto. El hombre 
y el animal”, se erige como un punto de partida fundamental al confrontarnos 
con la paradójica “apología a la animalidad” inherente al ser humano. Agamben 
nos obliga a cuestionar si la “gran dualidad” entre el hombre y el animal es una 
verdad ontológica inmutable o, más bien, una construcción histórica y cultural 



~ 13 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

que ha legitimado la estigmatización, la dominación y la instrumentalización 
de todo aquello que hemos clasificado como “no humano”. Esta distinción, 
lejos de ser neutra, ha sentado las bases para una antropología centrada en la 
excepcionalidad humana, relegando la animalidad a un exterior radical o a una 
condición meramente biológica desprovista de agencia y subjetividad.

Profundizando en esta deconstrucción de las fronteras, Gilbert Simondon 
(2012) nos desafía a reevaluar la supuesta dicotomía entre la conducta instintiva 
animal y la acción humana consciente. Su perspicaz crítica a la superioridad 
humana, que a menudo se manifiesta en la categorización jerárquica y la 
subordinación de otras formas de vida, nos impele a reconocer la interconexión 
fundamental de la “vida humana, animal y vegetal” como principios vitales 
inseparables. Desde esta perspectiva, la pretensión humana de dominar la 
naturaleza se revela como una falacia que no solo ignora nuestra propia raigambre 
biológica, sino que también oscurece la profunda continuidad de la vida en sus 
múltiples expresiones. Esta visión holística se enriquece aún más al considerar 
la antigua doctrina de Pitágoras sobre la metempsicosis o transmigración de 
las almas. Esta creencia en la fluidez de las almas entre humanos, animales y 
vegetales, rescatada por Simondon, sugiere una ontología no binaria, donde la 
identidad no está confinada a una única forma o especie, abriendo así un espacio 
conceptual e histórico para la comprensión de las identidades transespecie en la 
contemporaneidad.

Esta conexión entre las ideas de Pitágoras y las transespecies no es meramente 
una analogía; es una exploración de cómo la noción de una existencia más allá de 
las fronteras estrictas de la especie humana posee profundas raíces filosóficas y 
una persistencia en el imaginario colectivo que se ha actualizado y resignificado. 
La capacidad de “devenir animal”, como lo plantean Deleuze y Guattari (1987), 
va más allá de una imitación; implica una disolución de la forma identitaria 
rígida, una conexión con flujos y afectos que trascienden lo puramente humano. 
En este sentido, las transespecies encarnan una forma de devenir que va desde lo 
simbólico y literario a una manifestación concreta de identidades en la realidad, 
desafiando las taxonomías establecidas y las expectativas sociales sobre lo que 
significa ser y habitar un cuerpo.

La deconstrucción de las fronteras entre el hombre y el animal también 
encuentra un poderoso eco en la obra de Jacques Derrida (2008). Su penetrante 
reflexión sobre la desnudez y la vergüenza humana ante la mirada del animal 
es profundamente reveladora. La vergüenza de nuestra desnudez, de nuestra 
pura corporalidad y vulnerabilidad, es para Derrida un síntoma de nuestra 
constante necesidad de ocultar o negar nuestra animalidad inherente. El acto de 
“vestirse” se convierte así en una “figura desencializada de su animalidad”, un 
esfuerzo cultural por distanciarse de aquello que nos vincula intrínsecamente 
al reino animal. Sin embargo, Derrida argumenta que la verdadera forma de 
“abolir la vergüenza” no reside en la negación, sino en el reconocimiento y la 
aceptación de nuestra animalidad, la reconciliación con nuestra condición de 
seres vivos entre otros seres vivos. En este devenir, los grupos que experimentan 



~ 14 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

un “devenir animal” no solo carecen de vergüenza al regresar a su animalidad, 
sino que la reivindican activamente como su condición innata, desmantelando 
los prejuicios y las construcciones sociales que nos han alejado de nuestra propia 
esencia.

Esta tendencia humana a erigir límites artificiales entre nosotros y los animales, 
a menudo fundamentada en una supuesta superioridad racional o lingüística, 
es desmantelada por la observación de Derrida: lo que verdaderamente nos 
distingue no es la razón en un sentido excluyente, sino la compleja capacidad de 
sentir y la experiencia de la alteridad. Al reconocer y valorar las emociones, el 
sufrimiento y la agencia de los animales, las distinciones jerárquicas comienzan 
a desdibujarse, revelando una continuidad afectiva y biológica. La frontera entre 
lo humano y lo animal, lejos de ser una verdad natural e inmutable, se presenta 
como una construcción social y cultural que surge de la vergüenza y el temor 
a reconocer nuestras propias características compartidas con el reino animal. 
Esta negación sistemática de la animalidad no es un hecho aislado; permea 
profundamente nuestras conductas cotidianas, nuestras interacciones sociales 
y, en última instancia, nuestra forma de habitar el mundo.

Históricamente, esta rígida separación ha justificado la explotación 
sistemática de los animales y la configuración de una jerarquía ontológica. No 
obstante, la emergencia de “nuevas realidades” –facilitadas por la globalización, 
la tecnología y el creciente activismo por los derechos animales– ha comenzado 
a desafiar estas fronteras, estableciendo reconfiguraciones semióticas, éticas y 
ontológicas sobre lo vivo. La animalidad, en sus diversas manifestaciones, ha 
trascendido su rol pasivo para convertirse en un “sujeto de reconocimiento” 
que irrumpe con fuerza en la esfera pública y privada, generando nuevos 
conflictos, diálogos y, en ocasiones, resistencias. Paralelamente, las narrativas 
literarias de metamorfosis entre humanos y animales, desde Kafka hasta las 
fábulas contemporáneas, han proliferado, mostrando cómo las barreras pueden 
disolverse a través de relaciones interespecie. Estas narrativas no solo evocan la 
posibilidad de la transformación, sino que anticipan y espejan la emergencia de 
identidades transespecie en la vida real, donde la “metamorfosis” ya no es solo 
un tropo narrativo, sino una experiencia vivida.

Frente a este panorama de profundos cambios ontológicos y sociales, el 
presente artículo propone la hipótesis central de que la animalidad a la que se 
busca volver, esa “esencia” negada por la cultura, se representa y manifiesta 
en las transidentidades, como las transespecies. Estas identidades encarnan 
la “continuidad de la vida y el cambio entre las especies” que ya Pitágoras 
vislumbraba, pero lo hacen desde una posición consciente y reivindicativa 
en el mundo actual. ¿Cómo podemos aproximarnos ontológicamente a las 
transespecies sin caer en patologizaciones o reduccionismos? ¿Qué implicaciones 
tiene su aparición para las relaciones tradicionales entre humanos y animales, y 
para la redefinición de la subjetividad? ¿Cómo podemos entender esta “nueva 
especie” que se desprende de las categorías binarias tradicionales, y qué nos 
revela sobre nuestra propia animalidad y la plasticidad de la identidad? Para 



~ 15 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

abordar estas interrogantes y contribuir a este campo de estudio emergente, el 
texto se adentrará en el tránsito de estas identidades, explorando a través de 
una autoetnografía la propia relación del autor con su animalidad inherente y 
cómo esta autoexploración dialoga y contrasta con el complejo y multifacético 
fenómeno de las transespecies. Este enfoque no solo busca comprender una 
realidad externa, sino también reflexionar sobre las formas en que nuestra 
animalidad subyacente informa nuestras experiencias y percepciones del 
mundo.

2. Metodología

Este artículo se fundamenta en una autoetnografía ontológica, un enfoque que 
permite vincular la propia condición de animalidad del autor, con sus inherentes 
vergüenzas, privilegios y relaciones de poder, con la emergente noción de las 
transespecies. Estas últimas son individuos que se conciben como animales no 
humanos, desafiando las concepciones tradicionales de la corporalidad y la 
identidad. La elección de esta perspectiva autoetnográfica, tal como la concibe 
Blanco (2012), no implica una identificación literal con el tránsito transespecie, 
sino que busca explorar las profundas correlaciones y discrepancias entre la 
animalidad personal y las manifestaciones de las identidades transespecie.

La autoetnografía ontológica, en su núcleo, busca explorar la intersección 
entre las vivencias personales y los marcos teóricos sobre la animalidad y las 
identidades transespecie. Este enfoque metodológico puede ser enriquecido por 
el giro animal, una corriente filosófica que desafía las nociones tradicionales 
de lo humano y lo no humano. Según Despret (2013), el giro animal propone 
que las interacciones entre especies no deben limitarse a la dicotomía jerárquica 
de la superioridad humana, sino que deben entenderse como procesos fluidos 
en los que los humanos y los animales coexisten, se influyen y transforman 
mutuamente. Así, las categorías de “animal” y “humano” se presentan como 
porosas y en constante redefinición, lo que convierte a la autoetnografía 
ontológica en una herramienta crítica para examinar y cuestionar las fronteras 
entre ambas identidades.

Este enfoque se complementa con el giro ontológico, una corriente filosófica 
que ha ganado relevancia en las ciencias sociales y humanas, y que pone énfasis 
en la naturaleza dinámica y contingente de la realidad. A diferencia de otros 
enfoques que postulan una ontología fija y universal, el giro ontológico considera 
que las entidades, tanto humanas como no humanas, son constituidas por sus 
relaciones y experiencias. En este sentido, la ontología se concibe como un campo 
fluido de interacciones y devenires, como lo sostienen autores como Braidotti 
(2013). Por otra parte, Ingold (2000) plantea que las categorías tradicionales que 
separan lo humano de lo no humano son construcciones históricas naturalizadas 
con el tiempo, y propone una ontología de la interdependencia, donde humanos, 
animales y el entorno se entienden como partes de una red constante de 
interacción. De manera similar, Rosi Braidotti (2013) subraya la necesidad de 
abandonar las jerarquías de especie en su visión posthumanista, favoreciendo 



~ 16 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

un entendimiento más inclusivo de la vida, en el que las identidades se redefinen 
y transforman continuamente.

Así, tanto el giro ontológico como el giro animal invitan a repensar las 
fronteras de las identidades y las especies, sugiriendo que las categorías fijas 
de “humano” y “animal” son en realidad construcciones contingentes. Para 
enriquecer la interpretación de las identidades transespecies, este trabajo integra 
estos dos giros filosóficos, proponiendo que las identidades no son estáticas, sino 
que están siempre en transformación. Autores como Ingold (2000) y Haraway 
(2008) desafían la concepción rígida de las fronteras entre especies, abriendo 
un espacio para una visión más fluida y dinámica de las relaciones entre los 
humanos y los no humanos.

De igual manera, el marco teórico de la investigación se construye a partir 
de las ideas de pensadores clave como Giorgio Agamben, Gilbert Simondon, 
Jacques Derrida, Rosi Braidotti y Donna Haraway, entre otros. El enfoque 
analítico se centra en el “giro ontológico” (Ruiz y Del Cairo, 2016), que ofrece 
una lente crítica para deconstruir el dualismo naturaleza-cultura hegemónico 
y comprender las nuevas subjetividades y transformaciones corporales que 
modifican las capacidades humanas a nivel físico y psicológico. Este giro 
ontológico permite abordar las múltiples realidades y agencias que emergen en 
las relaciones humano-animal, y cómo estas son desafiadas por la aparición de 
las transespecies.

Así, la autoetnografía se convierte en una herramienta reflexiva para 
el autor, permitiendo un cuestionamiento profundo y un posicionamiento 
consciente dentro de la investigación. Se busca poner de manifiesto la propia 
animalidad a través de experiencias personales y cotidianas, analizando cómo la 
vergüenza, la privacidad y los instintos se manifiestan, y contrastándolos con las 
expresiones y reivindicaciones de las transespecies, a fin de desvelar las fronteras 
que construimos y la esencia que negamos de nosotros mismos. Si bien este 
estudio no es una etnografía formal, la exploración de casos de transespecies y 
el análisis de las referencias teóricas se articulan para enriquecer la comprensión 
del fenómeno y sus implicaciones ontológicas.

3. Devenir Animal: Reconfiguraciones Ontológicas, Identidades 
Transespecie y la Disolución de lo Antropocéntrico

La emergencia de las identidades transespecie no es un mero fenómeno 
sociológico; nos sitúa en el epicentro de un debate fundamental sobre la 
ontología, la biología, la cultura y, en última instancia, la propia definición 
de lo “humano”. ¿Cómo debemos comprender a aquellos individuos que, 
contra las clasificaciones tradicionales, se conciben a sí mismos como animales 
no humanos, disolviendo las fronteras que históricamente han demarcado lo 
natural de lo cultural, lo biológico de lo social, y lo racional de lo instintivo? Esta 
interrogante nos impulsa a trascender las perspectivas esencialistas y a abrazar 
la “filosofía nómade” de Rosi Braidotti (2000, 2013), una vertiente central del 
pensamiento poshumanista. Para Braidotti, la subjetividad contemporánea es 



~ 17 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

intrínsecamente relacional, mediada y, crucialmente, una “figura encarnada y 
relacional”, que no se reduce a una esencia fija, sino que se construye en y a 
través de sus afectos y sus devenires. Las transespecies, desde esta óptica, no 
son un mero capricho narcisista o una búsqueda de visibilidad en el ecosistema 
mediático; representan una profunda reconfiguración ontológica del sujeto, una 
dislocación de las coordenadas identitarias clásicas. Son un síntoma elocuente 
de una crisis de las categorías y una manifestación de la plasticidad radical de 
la identidad en un mundo que se aleja del modelo antropocéntrico dominante.

La noción de transespecie se refiere, en su expresión más explícita, a 
individuos que experimentan una profunda, a menudo visceral, identificación 
con una especie animal particular, trascendiendo el mero aprecio o empatía. 
Esta identificación puede manifestarse en la adopción de comportamientos, 
en la búsqueda de modificaciones corporales que imiten rasgos animales, o 
en la afirmación de una identidad interna que desafía la especie biológica de 
nacimiento. Este fenómeno constituye un desdibujamiento radical de lo que 
Donna Haraway (1991), en su “Manifiesto Cyborg”, denominaría las “líneas 
duras” entre humanos y no humanos, entre la naturaleza y la cultura, entre 
lo orgánico y lo tecnológico, e incluso entre lo vivo y lo artificial. Haraway, al 
celebrar las hibridaciones y la ruptura de los binarismos, nos ofrece un marco 
para entender cómo la identidad se construye en las intersecciones, y cómo 
el “cyborg” y, por extensión, las identidades transespecie, son figuras que 
desestabilizan las taxonomías fijas. La aparición de estas identidades no solo 
redefine el yo y la otredad en un sentido social, sino que desmorona la “hegemonía 
del binarismo” cartesiano que ha sustentado la concepción tradicional de las 
identidades humanas como entidades autónomas y discretas. 

El tránsito hacia la transespecie no es un simple capricho o una alegoría 
performática; es una praxis ontológica profunda que se manifiesta en la re-
apropiación del cuerpo, en la adopción de roles sociales alternativos, en la 
elección de vestimentas y prótesis, en prácticas cotidianas que re-encarnan su 
animalidad y, en última instancia, en la construcción de una nueva forma de 
habitar el mundo. Los transespecie, al reclamar una nueva forma de concebirse 
y de ser, no solo desafían las categorías existentes, sino que están activamente 
representando y construyendo un conjunto de cualidades y subjetividades 
que exigen, desde el giro ontológico (Ruiz y Del Cairo, 2016), nuevas y más 
sofisticadas formas de comprensión y reconocimiento que trasciendan los 
paradigmas representacionalistas.

Las implicaciones de estas transidentidades son vastas y profundamente 
disruptivas, afectando nuestra comprensión de la realidad social y del ser humano 
desde su condición biológica, ética y su interacción social. El binarismo sexual y 
las identidades de género rígidas, que han sido pilares de la organización social, 
son cuestionados radicalmente por su existencia. Pero más allá de estas tensiones, 
el hecho de que un individuo afirme “haber nacido en el cuerpo equivocado” 
no solo en términos de género, sino de especie, introduce una nueva dimensión 
de la disforia y la desidentificación que obliga a replantear los cimientos de la 



~ 18 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

identidad misma. Esto nos lleva a las preguntas que guían esta sección: ¿Cómo, 
entonces, podemos aproximarnos ontológicamente a las transespecies sin caer 
en juicios patologizantes o en una simple folklorización del fenómeno? ¿Qué tipo 
de relación se establece entre los humanos “convencionales” y los transespecies 
en un nivel que va más allá de lo meramente biológico o psicológico? Y, en última 
instancia, ¿qué nos revela esta “nueva especie” o esta “identidad emergente” 
que se desprende de nuestras concepciones arraigadas de la humanidad, no solo 
sobre ellos, sino sobre nuestra propia “animalidad” negada?

3.1 La resignificación de la agencia

Para ilustrar esta realidad, podemos observar casos paradigmáticos como el 
de Tom Peters, un hombre británico de 32 años que vive y se identifica como un 
perro dálmata llamado “Spot”, adoptando un traje hecho a medida y una caseta, 
y cuya pareja lo asiste como “entrenadora”. Otro ejemplo es el del noruego Nano, 
de 20 años, quien afirma haber nacido en el cuerpo de un gato, reportando una 
agudización de sus sentidos de la audición y la visión nocturna que asocia a 
su naturaleza felina. Estos casos, lejos de ser anomalías aisladas o meros actos 
de excentricidad, son emblemáticos de una “condición posmoderna” (Laclau, 
1990) que, si bien puede ser interpretada por algunos como una búsqueda de 
atención o una forma de escapismo, es, en su raíz, una profunda búsqueda de 
reconocimiento, una resignificación de la agencia y una expresión de “otros” 
significados y devenires que exceden las narrativas hegemónicas sobre el 
cuerpo y la identidad. Reflejan la fluidez y el desapego de las estructuras fijas 
que caracterizan la modernidad tardía, donde las identidades se vuelven cada 
vez más performativas y autodefinidas.

Adentrarse en el universo de las transespecies es, por tanto, una invitación 
a reflexionar sobre las complejidades de la identidad en la era digital y 
posthumanista. La identidad, en este contexto, se convierte en un asunto 
intrínsecamente político y jurídico, donde la demanda de legitimidad para la 
pertenencia a un grupo ya no se limita a las categorías tradicionales de raza, género 
u orientación sexual. El surgimiento de “tribus” o “subculturas” transespecie, 
que emplean las redes sociales como plataformas de visibilidad, articulación y 
apoyo mutuo, demanda el reconocimiento de sus subjetividades en un espacio 
público que a menudo les es hostil. Sin embargo, estas identidades se encuentran 
con la incomprensión, la estigmatización, la burla y la discriminación, siendo 
tildadas de “monstruosas” o “patológicas”. Esto no solo revela una crisis social 
y moral en la que la resistencia a lo diferente y lo incomprensible se vuelve 
una bandera de la sociedad tradicional, sino también la dificultad de las 
instituciones para integrar nuevas formas de ser. La “otredad” se expande más 
allá de las categorías previamente concebidas, incluyendo ahora a quienes se 
reconocen como una especie distinta, lo que genera dicotomías aún más amplias 
de discriminación, exclusión o justificación para el no reconocimiento de sus 
derechos y su inherente derecho a la autodeterminación y la autonomía corporal.

La aparición de los transespecie nos obliga, además, a confrontar las 



~ 19 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

dicotomías arraigadas en el pensamiento occidental: racional/irracional, 
animado/inanimado, orden/caos, mente/cuerpo. Su existencia sugiere una 
“involución” del orden natural al civilizado, no en un sentido regresivo o 
peyorativo, sino como una desnaturalización crítica de la categoría de “humano” 
y una re-apropiación consciente de lo “no humano animal” que había sido 
históricamente relegado y silenciado. Lo que antes era “constituido” —la esencia 
fija y exclusiva del ser humano definida por la razón y la cultura— se convierte 
ahora en algo que “se debe construir” —el no humano animal como sujeto 
de su propia existencia y como posibilidad de ser para el humano—. En este 
sentido, los transespecie han pasado de ser una subcultura periférica, a menudo 
asociada con el fetiche, a una identidad con voz propia que demanda derechos y 
visibilidad en el espacio público. Algunos incluso se posicionan como “mascotas 
de compañía” de otros humanos, lo que complejiza aún más las relaciones de 
poder, afecto, dependencia y agencia, desafiando las nociones de propiedad y 
subordinación. La existencia de organizaciones como la “Transespecie Society” 
(s.f.) en Noruega, que busca el reconocimiento y la protección de los derechos 
de estas identidades, es un claro ejemplo de la institucionalización de este 
fenómeno y su demanda por un lugar en el tejido social y legal. Este devenir 
animal es, en última instancia, una provocación ontológica y un llamado a la 
ética multiespecies, que nos impulsa a repensar nuestra propia posición en la 
vasta y compleja red de la vida. Es un recordatorio de que la animalidad no es 
algo externo a nosotros, sino una dimensión fundamental de nuestra existencia, 
cuya negación ha tenido profundas implicaciones para la comprensión de 
nosotros mismos y de nuestras relaciones con el mundo no humano.

4. Mi Yo (Animal): Una Autoetnografía Ontológica Radical del Ser como 
Animal

La relación entre el ser humano y el animal no es una mera curiosidad 
etológica o un objeto de estudio tangencial; es una cuestión ontológica 
fundamental que ha sido, a la vez, el fundamento y la negación de la subjetividad 
occidental. Desde los mitos fundacionales hasta las taxonomías biológicas, 
nuestra existencia ha sido definida tanto por lo que somos como por lo que no 
somos, siendo el animal el “otro” constitutivo que ha permitido la articulación 
de la categoría “humano”. Sin embargo, en la modernidad tardía, este proyecto 
antropocéntrico ha consolidado una escisión radical, reprimiendo activamente 
nuestra animalidad inherente y relegándola a un espacio de lo irracional, lo 
vergonzoso o lo puramente biológico-determinista. Este silenciamiento de lo 
animal en nosotros ha generado una profunda alienación, una desconexión de 
una parte esencial de nuestro ser que, como argumenta Agamben (2006), se ha 
convertido en una “zona de indistinción” donde se ejerce el poder soberano. 

Esta sección, enmarcada en una autoetnografía ontológica radical, se propone 
justamente desenterrar esa animalidad inherente, explorando su manifestación 
en la cotidianidad del autor, con todas sus complejidades, vergüenzas, privilegios 
y las relaciones de poder que la invisibilizan y disciplinan. El propósito no es solo 



~ 20 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

comprender mi propia condición de animalidad – no como una metáfora, sino 
como una dimensión constitutiva del ser – sino también establecer un diálogo 
crítico y vivencial, identificar convergencias y divergencias con las nociones 
de transespecie, y así contribuir a una resignificación profunda de la compleja 
trama de relaciones entre humanos y no humanos que trascienda el dualismo.

La autoetnografía, como método (Blanco, 2012), se convierte aquí en una 
herramienta epistemológica y existencial de profunda introspección y revelación 
ontológica. No es una mera narración personal de anécdotas, sino un ejercicio de 
teorización encarnada (Spry, 2011) que busca revelar las estructuras culturales 
y ontológicas subyacentes, los modos de ser y las formas de relacionarse con el 
mundo, a través de la experiencia vivida y reflexiva. Al situar al investigador 
en el centro de la indagación, permitiendo que sus vivencias personales y 
cotidianas se conviertan en datos significativos y objetos de análisis filosófico, la 
autoetnografía ontológica se distancia de la pretensión de objetividad cartesiana 
y, en su lugar, abraza la reflexividad radical y la situación del conocimiento. 
Permite que la “vergüenza”, ese afecto tan central en la reflexión de Derrida 
(2008) sobre el encuentro con el animal, sea no solo un objeto de estudio, sino 
una clave de acceso a nuestra animalidad silenciada, a ese ser-en-el-mundo que 
precede y excede las categorías racionales.

4.1 Análisis de la vergüenza y el pudor

Es precisamente en la reflexión derridiana sobre la desnudez y la vergüenza 
donde encontramos un punto de partida fundamental para esta inmersión 
autoetnográfica en la animalidad. Derrida nos recuerda que el acto de vestirse, de 
cubrir el cuerpo, no es solo una necesidad práctica o estética, sino una profunda 
respuesta a la vergüenza que nos provoca nuestra desnudez, nuestra condición de 
seres vulnerables, corporales, finitos y, en última instancia, animales. La ropa se 
convierte en una “capa de piel sintética”, un artificio cultural que busca encubrir 
la “vergüenza de nuestra desnudez”, que es la vergüenza de nuestra animalidad 
inherente y nuestra vulnerabilidad ante la mirada no-humana. La intimidad 
del hogar, ese espacio supuestamente privado donde nos despojamos de las 
vestiduras sociales y de las máscaras performáticas, revela una confrontación 
directa con esta animalidad despojada. Desnudarse ante un ser querido, o incluso 
ante uno mismo en el espejo, puede evocar una vulnerabilidad que nos conecta 
con nuestra primacía biológica, un cuerpo que respira, desea, excreta, envejece 
y muere, y que no es simplemente una mente pensante o un “yo” trascendente. 
Es en esta despojada condición donde se difuminan las fronteras ontológicas 
entre lo “humano” (como categoría idealizada) y lo “animal” (como categoría 
denigrada), donde el pudor revela una norma cultural contingente más que una 
esencia biológica inmutable.

Asimismo, la sexualidad emerge como una de las manifestaciones más 
potentes, primarias y a menudo “escandalosas” de nuestra animalidad, tal 
como Simondon (2012) la concibe desde la indistinción vital. En el acto sexual, 
las barreras del pudor, del decoro social y, en ocasiones, incluso del asco 



~ 21 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

culturalmente impuesto, pueden desvanecerse, revelando una fuerza pulsional 
que trasciende y a menudo desborda la racionalidad. Es un espacio donde la 
primacía de los instintos, del deseo corporal y de la búsqueda del placer se 
hace innegable, un recordatorio de nuestra profunda conexión con el ciclo de la 
vida y la reproducción que compartimos con el resto del reino animal. Si bien 
la sexualidad humana está intrínsecamente mediada por la cultura, el lenguaje 
y el simbolismo, su raíz biológica, su conexión con la mera reproducción y el 
placer sensorial, la enraíza profundamente en la animalidad. La capacidad de 
entregarse a ese “impulso insensato” del amor y el deseo, como lo experimenta 
el autor, revela la persistencia de instintos que, si bien son calificados de 
“perversos” desde una moralidad socialmente construida (Foucault, 1976), 
no difieren fundamentalmente en su esencia pulsional de las manifestaciones 
instintivas en el reino animal. 

La diferencia fundamental reside en la esfera de la expresión y la legitimación: 
mientras que los animales “copulan y se reproducen porque lo importante es 
desempeñar su función de animales en cualquier circunstancia” sin la carga 
del juicio moral, los humanos a menudo ocultamos estos “actos y vejámenes 
sexuales” en la privacidad, producto de esa vergüenza y disciplina cultural 
impuesta. Es aquí donde se manifiesta una notable convergencia ontológica con 
las transespecies: en la intimidad de sus espacios privados, ambos, el humano 
“convencional” y el transespecie, pueden permitirse liberar esa animalidad que la 
esfera pública condena o invisibiliza, revelando un espacio de desnormatización 
del cuerpo y el deseo.

El baño, ese espacio aparentemente prosaico y funcional, se revela en esta 
autoetnografía como un microcosmos privilegiado de nuestra animalidad 
oculta y, por tanto, un sitio de profunda significación ontológica. Es un umbral 
donde las convenciones sociales se suspenden y el cuerpo se entrega a sus 
funciones más básicas y biológicas, sin el artificio de la razón o la moralidad. La 
desnudez en el baño, la ejecución de necesidades fisiológicas en la intimidad, 
no son actos racionalizados o estéticos; son, en esencia, manifestaciones crudas 
de una animalidad que no requiere de vestimentas, justificantes sociales o 
discursos elaborados. Es, paradójicamente, un “pretexto para convertirnos en 
animales” sin la mediación del pensamiento, un lugar de “no-mirada” (Derrida, 
2008) donde el placer de la privacidad nos permite “saber que de las puertas 
para adentro es nuestro lugar”, un santuario para la libertad de la animalidad 
reprimida. 

Este es un punto de contraste ontológico crucial con las transespecies. Mientras 
el autor se esconde en la privacidad para vivir su animalidad “avergonzada” 
y disciplinada por el sistema, los transespecie, como Tom Peters o Nano, “no 
ocultan su no animalidad”. Su identificación y su performatividad pública —ya 
sea adoptando un traje de dálmata o manifestando rasgos felinos— representa 
una reivindicación consciente y política de esa animalidad que el autor vive en la 
intimidad. Su corporeidad se convierte en un acto de resistencia, una afirmación 
de un modo de ser que desafía la hegemonía antropocéntrica. Mientras los 



~ 22 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

humanos “convencionales” se avergüenzan de ir al baño en público, o de mostrar 
ciertas necesidades biológicas, los transespecie, al “reclamar su condición innata” 
de animales, se comportan de forma que desafía esa vergüenza, recordándonos 
a los animales que sin pudor ni vergüenza van al baño “en un arenero o en una 
esquina”, desvelando la artificialidad de nuestras construcciones culturales.

Estos episodios cotidianos, aparentemente insignificantes, se transforman 
en esta autoetnografía en poderosas reivindicaciones de nuestra animalidad 
inherente. Nos obligan a cuestionar la construcción social de la vergüenza y a 
cerrar la brecha ontológica entre la razón y el instinto, entre lo culturalmente 
fabricado y lo biológicamente dado. Al observar mis propios actos, me concibo 
como un “animal que no reconoce su quehacer cotidiano como animal”, un 
sujeto que ha sido socializado, disciplinado y configurado por un sistema 
(Foucault, 1975) para negar su propia esencia y su continuidad con lo vivo. Sin 
embargo, esta autoetnografía me permite confrontar esa negación y reconocer 
que la animalidad no es algo externo, una alteridad radical, sino una dimensión 
intrínseca y constitutiva de mi ser. Las convergencias ontológicas con los 
transespecie se hacen evidentes en esta autoexploración: ambos compartimos 
una animalidad instintiva, afectiva y corpórea que es sometida a diversas formas 
de ocultamiento o manifestación. 

Las divergencias, por su parte, radican en la forma de su articulación y 
visibilización: mientras el autor experimenta y reflexiona sobre esta animalidad 
en la privacidad de su experiencia y en el marco de la academia, los transespecie 
la externalizan y la reivindican públicamente, a menudo mediante el body 
modification y la performance, desafiando las normas y expandiendo las 
posibilidades de la identidad y del ser-en-el-mundo en un contexto que necesita 
urgentemente redefinir su relación con lo vivo. Esta exploración personal, por lo 
tanto, no solo es una meditación individual, sino una ventana hacia la compleja 
y cambiante relación entre la humanidad y su propia animalidad, en el contexto 
del giro ontológico (Ruiz y Del Cairo, 2016), que nos invita a reconocer múltiples 
formas de existencia y a desestabilizar la hegemonía del sujeto humano.

5. Reconfiguración Ontológica, Subjetividad Multiespecie y los Desafíos 
para una Antropología Post-Antropocéntrica

Este artículo, desplegado a través de una autoetnografía ontológica, no solo 
ha transitado por las intrincadas fronteras entre lo humano y lo animal, sino que 
ha invitado a repensar las categorías tradicionales de identidad y animalidad, 
proponiendo una reflexión más abierta sobre las relaciones entre humanos y 
no humanos. Esta contingencia desafía radicalmente cualquier pretensión de 
delimitar rasgos “esenciales” o “propios” de una humanidad fija e inmutable, 
desmantelando la arraigada concepción de una excepcionalidad humana que 
ha dominado el pensamiento occidental desde la Modernidad. La animalidad, 
lejos de ser un mero residuo biológico o una etapa primitiva para superar, 
se manifiesta como una dimensión constitutiva del ser, permeando nuestra 
corporalidad, nuestros afectos, nuestras pulsiones y nuestras interacciones 



~ 23 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

más íntimas. Filosóficamente, esto nos lleva a cuestionar la raíz misma del 
humanismo tradicional y a abrazar una visión más humilde y relacional de la 
existencia, donde el ser-en-el-mundo es siempre un ser-con-otros, tanto humanos 
como no humanos.

De esta manera, los resultados de la autoetnografía indican que la 
identificación con las transespecies desafía las categorías tradicionales de 
identidad. Esta constatación resuena con los planteamientos de Haraway 
(2008), quienes afirman que las identidades humanas no deben ser vistas 
como entidades cerradas, sino como procesos en constante transformación que 
incluyen interacciones con otras especies.

El análisis ha evidenciado el rol cada vez más protagónico de las especies 
no humanas en la reconfiguración de nuestras categorías ontológicas y sociales. 
Conceptos como los híbridos, los cyborgs (Haraway, 1991) o las especies de 
compañía no son meras figuras retóricas o constructos literarios; son categorías 
antropológicas y sociológicas que encarnan nuevas formas de coexistencia, 
co-constitución de la subjetividad y de agencia en un mundo cada vez más 
interconectado. Desde los orígenes de la convivencia, la trama de la vida ha 
sido tejida por una interdependencia que ha desafiado continuamente los 
intentos de establecer jerarquías inquebrantables. Es en este contexto de fluidez, 
mutua afectación y co-evolución interespecie donde emerge el fenómeno de los 
transespecies. Su aparición no debe ser vista como una desviación o patología 
individual, sino como un síntoma sociológico y filosófico de las profundas 
transformaciones ontológicas que atraviesan la sociedad contemporánea. 
Como bien señala Matić (2021), es un “síntoma de la crisis moral y categorial” 
en la sociedad actual, una crisis que, lejos de ser negativa o apocalíptica, abre 
la posibilidad de repensar las normativas que han dictado lo que es “normal”, 
“patológico” o, incluso, “humano”.

5.1 Correlación con las entidades transespecies

Al visibilizar y analizar estas identidades, el artículo ha explorado las tres 
correlaciones propuestas por Matić (2021) en la relación entre humanos y animales: 
la de los híbridos (seres que integran características de ambas especies, a menudo 
mediante tecnologías o prácticas simbólicas), la de los cruces (transespecies que 
afirman haber nacido como animales en cuerpos humanos, manifestando una 
profunda disforia de especie), y la de los metahumanos (individuos que, a través 
de la tecnología y la ingeniería corporal, buscan trascender los límites biológicos 
de su especie, como el caso de Manuel Aguas con sus implantes tecnológicos). 
Estos ejemplos no son meras anécdotas, sino manifestaciones empíricas de cómo 
la corporalidad, la tecnología y la subjetividad se entrelazan para dar lugar a 
nuevas formas de ser que desafían las fronteras de lo humano y lo natural, 
adentrándonos plenamente en la esfera de lo posthumano (Braidotti, 2013; 
Piedrahita, 2017). Antropológicamente, esto nos obliga a reevaluar los ritos de 
paso, las categorías de parentesco y las formas de socialización más allá de lo 
estrictamente humano.



~ 24 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Las transformaciones corporales y la performatividad de la identidad de 
los transespecies no son actos aislados o caprichosos; constituyen una forma de 
resistencia activa y política contra las normativas biopolíticas (Foucault, 1976) y 
el “sistema patriarcal hegemónico” que ha confinado la vida a categorías rígidas, 
productivas y jerárquicas. Reivindicar la animalidad, abrazar un devenir-animal 
(Deleuze & Guattari, 1987), es un acto político que desestabiliza las estructuras 
de poder que han capitalizado, controlado y disciplinado los cuerpos. Estas 
nuevas ontologías se erigen, sociológicamente, como espacios de subversión, 
donde la fluidez de la identidad se convierte en una herramienta para desafiar 
las lógicas de dominación, descolonizar el pensamiento y construir formas de 
vida más diversas, justas y liberadoras para humanos y no humanos por igual.

Además, la autoetnografía ha iluminado cómo la animalidad se reconfigura 
en el seno de los nuevos núcleos familiares, donde los animales de compañía 
trascienden el estatus de “mascotas” para ocupar roles de parentesco, desafiando 
las nociones tradicionales de propiedad, posesión y el estatus rígido de sujeto/
objeto. Las disputas por la “custodia” de animales en casos de divorcio, 
mencionadas en el texto, son un claro indicador sociológico y jurídico de cómo 
estas relaciones han adquirido un peso afectivo, moral y legal comparable al de 
las relaciones humanas, lo que nos obliga a reconsiderar el marco legal y ético de 
nuestra convivencia con otras especies. Esto apunta a una descentralización del 
“hogar” antropocéntrico y a una apertura hacia configuraciones de parentesco 
más allá de los lazos genéticos o conyugales tradicionales, integrando lo 
multiespecie en el tejido social.

En síntesis, las teorías sobre las relaciones humano-animal, ejemplificadas 
por el fenómeno de los transespecies y la autoetnografía personal, convergen 
en la creación de afectos, vínculos profundos, complejas relaciones de poder 
y la construcción de una alteridad mediada por la lealtad, la co-dependencia 
y los hábitos socialmente co-construidos. La autoetnografía, en particular, ha 
permitido desvelar cómo la vergüenza y el pudor son potentes dispositivos 
culturales y ontológicos que nos alejan de nuestra animalidad inherente, y cómo 
la búsqueda de su reconocimiento –ya sea en la intimidad personal como en el 
caso del autor, o en la reivindicación pública de la identidad transespecie– es un 
camino hacia una subjetividad más plena, honesta y ontológicamente coherente 
con nuestra condición de seres vivos en un planeta compartido.

Para comprender a cabalidad estas transformaciones y la emergencia de 
las subjetividades multiespecies, el giro ontológico (Ruiz y Del Cairo, 2016) se 
presenta como una lente analítica indispensable. Este enfoque nos permite ir 
más allá del dualismo naturaleza-cultura y abordar las múltiples realidades 
y agencias que coexisten, reconociendo la capacidad de agencia de los no-
humanos y la pluralidad de modos de ser. Es una invitación a una antropología 
de lo multiespecie que desborda los límites de lo humano. En términos 
metodológicos, la etnografía multiespecies (Kirksey y Helmreich, 2010) emerge 
como una herramienta poderosa y necesaria para futuras investigaciones. 
Esta metodología, al expandir su alcance para incluir no solo a los animales, 



~ 25 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

sino también a los cyborgs, híbridos, transespecies y otras entidades más-que-
humanas, permitirá investigar las interacciones complejas, las subjetividades 
emergentes y las éticas de la convivencia en un mundo donde las fronteras 
biológicas y ontológicas se difuminan. Este trabajo, por lo tanto, no solo expone 
una reflexión personal y teórica, sino que abre la puerta a una resignificación 
radical de la animalidad y de la propia humanidad, proponiendo una 
reconfiguración de las categorías analíticas y metodológicas para su estudio, 
en el camino hacia una ética verdaderamente multiespecie y poshumanista que 
invite a repensar nuestra co-existencia en el planeta.

6. Conclusiones

El presente estudio ha explorado la intrincada relación entre la animalidad 
inherente al ser humano y las emergentes identidades transespecie, utilizando 
una autoetnografía ontológica como lente principal. Los hallazgos confirman 
que la división categórica entre “lo humano” y “lo animal” no es una verdad 
ontológica universal, sino una construcción social y filosófica contingente, 
diseñada para sostener una particular concepción de la subjetividad y del dominio. 
Esta constatación nos obliga a una revisión fundamental de la antropología 
clásica y del humanismo occidental, que ha edificado su excepcionalidad sobre 
la negación o domesticación de su propia animalidad.

Filosóficamente, este trabajo subraya que el ser-en-el-mundo no se reduce a 
una existencia solipsista o puramente racional. La experiencia autoetnográfica, 
al revelar la persistencia de instintos, deseos y vergüenzas vinculadas a nuestra 
corporalidad animal, demuestra que la animalidad es una dimensión constitutiva 
del ser, no una mera capa superficial. La vergüenza que nos impulsa a vestirnos o 
a ocultar ciertos actos privados no es sino la manifestación de una biopolítica del 
cuerpo que busca disciplinar nuestra conexión con el reino animal, alejándonos 
de lo que Derrida (2008) nos invita a aceptar. La emergencia de las transespecies, 
por su parte, se presenta como una afirmación ontológica radical: una búsqueda 
de coherencia entre el ser interno y la manifestación externa, que desafía la “jaula 
de hierro” de las identidades fijas y abre la puerta a una pluralidad de modos 
de ser más allá de las categorías hegemónicas de especie. Son, en este sentido, 
sujetos que encarnan el giro ontológico (Ruiz y Del Cairo, 2016), al forzarnos 
a reconocer la validez de ontologías no-antropocéntricas y a cuestionar la 
universalidad del “humano” como medida de todas las cosas.

Antropológicamente, la investigación revela una profunda crisis en los 
marcos de comprensión de la identidad y el parentesco. La autoetnografía 
del autor, al explorar la vivencia de la animalidad en la intimidad, establece 
un puente con las experiencias de los transespecies, quienes, a través de sus 
cuerpos y performances, no solo buscan auto-reconocimiento, sino también 
un nuevo lugar en la red de la vida. Esto nos impele a una antropología de lo 
multiespecie (Kirksey y Helmreich, 2010), donde las fronteras de lo familiar, 
lo social y lo político se extienden para incluir a otras especies y a aquellas 
identidades que las encarnan. El análisis de las “correlaciones” de Matić (2021) –



~ 26 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

híbridos, cruces y metahumanos– no es una mera taxonomía; es una invitación a 
comprender la plasticidad de la existencia y la co-constitución de la subjetividad 
en un entramado donde lo biológico, lo tecnológico y lo cultural se fusionan 
de maneras inéditas. La redefinición del animal de compañía a “miembro de 
la familia” es un síntoma claro de este cambio, indicando una re-valorización 
antropológica de los lazos interespecie que trascienden la instrumentalidad y se 
adentran en el terreno de la afectividad y la reciprocidad.

Desde una perspectiva sociológica, la emergencia de los transespecies y 
la reconfiguración de las relaciones humano-animal desafían las estructuras 
de poder y las normativas que han cimentado el orden social. La visibilidad 
de estas identidades, a menudo a través de las redes sociales, representa un 
movimiento de resistencia biopolítica contra las formas de control sobre los 
cuerpos y las identidades que el sistema ejerce. El “devenir-animal” (Deleuze 
& Guattari, 1987) se convierte en una praxis de desterritorialización, una fuga 
de las categorías impuestas que busca construir nuevas comunidades y modos 
de organización social. Las demandas de reconocimiento y derechos por parte 
de grupos como la “Transespecie Society” son un claro indicativo de una nueva 
lucha por la justicia social que expande los límites de la inclusión y la equidad 
más allá de las categorías humanas tradicionales. 

El concepto de “desterritorialización”, introducido por Deleuze y Guattari 
(1987), es central para comprender cómo las identidades transespecies rompen 
con las categorías fijas de lo humano y lo no humano. En este contexto, la 
desterritorialización refiere al proceso mediante el cual los individuos se liberan 
de las estructuras rígidas de identidad y abren espacio para nuevas formas 
de ser. Esto sugiere que la sociedad contemporánea está experimentando una 
metamorfosis paradigmática, donde la animalidad ya no es un mero objeto 
de estudio, sino una fuerza transformadora que interpela las bases de nuestra 
coexistencia.

Es decir, la noción de “desterritorialización”, como lo sugieren Deleuze y 
Guattari (1987), se revela como un concepto clave para comprender cómo las 
identidades transespecie desafían las construcciones normativas de la especie. 
A través de este proceso de desterritorialización, los individuos transespecies no 
solo rompen con las categorías fijas que definen a lo humano y lo no humano, sino 
que también reconfiguran sus propias identidades. Este proceso implica un acto 
de resistencia a las jerarquías establecidas, permitiendo la creación de nuevas 
formas de ser que son radicalmente libres de las limitaciones impuestas por 
las normativas sociales, biológicas y culturales. En este sentido, las identidades 
transespecie no deben ser vistas como una anomalía, sino como un punto de 
transgresión y reconfiguración de las categorías tradicionales que nos definen 
como seres humanos.

En suma, este estudio no solo ha arrojado luz sobre la animalidad como una 
dimensión constitutiva del ser, sino que ha puesto de manifiesto que las relaciones 
entre humanos y animales no humanos son un campo dinámico de constante 
renegociación ontológica, antropológica y sociológica. La autoetnografía 



~ 27 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

ha servido como un catalizador para este entendimiento, demostrando 
que la exploración íntima de nuestra propia animalidad es indispensable 
para comprender las complejas identidades que emergen en el mundo. Las 
transespecies, en este sentido, no son el “fin” de lo humano, sino el comienzo 
de una nueva era de subjetividades multiespecies, un llamado a construir una 
ética y una política que reconozcan la interdependencia y la pluralidad de la 
vida en el planeta. Futuras investigaciones, en particular aquellas que adopten 
metodologías como la etnografía multiespecies, serán cruciales para profundizar 
en estas complejas interacciones y para seguir pensando la resignificación de lo 
humano y su lugar en una ecología de seres interconectados.

Referencias

Agamben, G. (2006). Lo abierto. El hombre y el animal. Adriana Hidalgo editora. 
Blanco, M. (2012). Autoetnografía: una forma narrativa de generación de 

conocimientos. Andamios, 9(19), 49-74. https://www.scielo.org.mx/
pdf/anda/v9n19/v9n19a4.pdf 

Braidotti, R. (2000). Metamorphoses: Towards a Materialist Theory of Becoming. 
Polity Press. 

Braidotti, R. (2006). Transpositions. Polity Press. 
Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Polity Press. 
Deleuze, G., & Guattari, F. (1987). A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia. 

University of Minnesota Press. 
Derrida, J. (2008). El animal que luego estoy si(gui)endo. Editorial Trotta. 
Despret, V. (2013). What would animals say if we asked the right questions? University 

of Minnesota Press.
Ferro, L.E. (2020). Prisma de la identidad: la multiculturalidad y la globalización 

ante el problema de la identidad. Revista de filosofía eikasia, (91), 193-216. 
https://www.revistadefilosofia.org/91-10.pdf 

Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores. 
Foucault, M. (1976). Historia de la sexualidad, vol. 1: La voluntad de saber. Siglo XXI 

Editores. .
Francica, C. (2020). Animalidad, comunidad e imaginarios de lo trans en la obra 

visual de Nicola Costantino. Revista Estudios Feministas, 28(2), e72439. 
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n272439 

Haraway, D. J. (2008). When species meet. University of Minnesota Press.
Haraway, D. (1991). Manifiesto Cyborg. El sueño irónico de un lenguaje común para 

las mujeres en el circuito integrado. Ediciones Cátedra. 
Ingold, T. (2000). The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling 

and skill. Routledge.
Kirksey, E. y Helmreich, S. (2010). The emergence of multiespecies ethnography. 

Cultural Anthropology, 25(4), 545-576. https://doi.org/10.1111/j.1548-
1360.2010.01069.x 

Laclau, E. (1990). New Reflections on the Revolution of Our Time. Verso. 



~ 28 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

López-Guzmán, JA (2022). Transespecies: Transición de humanos a no 
humanos. Runas. Revista de Educación y Cultura, 3(5), e21057. https://
doi.org/10.46652/runas.v3i5.57

Matić, G. (2021). Identidades monstruosas como síntoma de la crisis moral en 
la sociedad actual: ejemplo de tres autores hispanoamericanos. Verbum 
Analecta Neolatina, 22(1), 29-45. https://verbum.ppke.hu/index.php/
verbum/article/view/273 

Piedrahita, C. (2017). Subjetivaciones poshumanas: una perspectiva ética y 
política. Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, (82), 
49-74. https://doi.org/10.28928/revistaiztapalapa/822017/atc2/
piedrahitaechandiacl 

Ruiz, D., y Del Cairo, C. (2016). Los debates del giro ontológico en torno al 
naturalismo moderno. Revista de Estudios Sociales, (55), 193-204. http://
dx.doi.org/10.7440/res55.2016.13 

Sacchini, D. (2019). La bioética como base de una ecología y antropología que 
evita la cultura de los residuos. Vida y Ética, 20(1), 75-87. https://
erevistas.uca.edu.ar/index.php/VyE/article/view/2202 

Simondon, G. (2008). Dos lecciones sobre el animal y el hombre. Ediciones La Cebra. 
Soledad, L. (2021). Demasiado post-humanas: cruces entre especies en relatos de 

Elvira Orphée y Marosa Di Giorgio. LEJANA. Revista Crítica de Narrativa 
Breve, (14), 31-45. https://doi.org/10.24029/lejana.2020.14.1664 

Spry, T. (2011). Body, Paper, Text: An Autoethnographic Study of Writing and 
Performance. Peter Lang. 

Transpecie Society. (s.f.). Inicio. Recuperado el 2 de junio de 2025, de https://
transpeciessociety.wixsite.com/transpeciessociety/inicio 


