Del animal a la animalidad: autoetnografia ontolégica de
las fronteras entre lo humano y lo animal

From animal to animality: an ontological autoethnography of the
boundaries between the human and the animal

JORGE ALBERTO LOPEZ-GUZMAN!

Universidad del Cauca, Colombia
lopezg@unicauca.edu.co

Recibido: 02 de junio de 2025
Aceptado: 15 de octubre de 2025

Resumen

Este articulo presenta una autoetnograffa ontolégica con el propésito de vincular
la condicién de animalidad del autor con la concepcién filoséfica de los transespecie.
Metodolégicamente, se emplea la autoetnografia como una via para la reflexién critica
y el posicionamiento del investigador dentro de la indagacion sobre las fronteras entre
lo humano y lo no humano animal. Un resultado principal destaca que las complejas
relaciones entre humanos y animales no humanos son contingentes a la evolucién
sociobioldgica, lo que desafia la delimitacién de rasgos esenciales y exclusivos de la
humanidad. El estudio revela cémo esta contingencia permea la comprension de la
animalidad inherente al ser humano y las emergentes identidades transespecie, que
buscan reconfigurar su ontologia y roles sociales. En conclusion, este trabajo es una
apuesta para continuar pensando y resignificando las relaciones interdependientes
entre humanos y animales no humanos, proponiendo una reconfiguraciéon de categorias
analiticas y metodolégicas para su estudio.

Palabras clave: Animalidad; Autoetnografia; Humanos; Ontologia; Transespecie.

Abstract

This article presents an ontological autoethnography with the purpose of linking
the author's animality condition witth the philosophical conception of transspecies.
Methodologically, autoethnography is used as a means of critical reflection and
positioning of the researcher within the inquiry into the boundaries between the human
and the nonhuman animal. A key finding highlights that the complex relationships
between humans and nonhuman animals are contingent on sociobiological evolution,
which challenges the delimitation of essential and exclusive traits of humanity. The study
reveals how this contingency permeates the understanding of the inherent animality of
human beings and the emerging transspecies identities that seek to reconfigure their
ontology and social roles. In conclusion, this work is a commitment to continue thinking
about and redefining the interdependent relationships between humans and nonhuman
animals, proposing a reconfiguration of analytical and methodological categories for
their study.

Keywords: Animality; Autoethnography; Humans; Ontology; Transspecies.

1 Doctor en antropologia. Profesor de la Universidad del Cauca, Colombia. Orcid: https://orcid.org/0000-
0001-8538-4004.

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropolégicos Luis E. Valcarcel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 12 ~

1. Introduccion

Lareflexién sobre la relacion entre el ser humano y el animal no es nueva, sino
que ha sido una constante filoséfica y antropolégica a lo largo de la historia. Sin
embargo, en el siglo XXI, adquiere una urgencia y complejidad sin precedentes
debido al contexto de proliferacién de nuevas identidades y la reconfiguracion
de las fronteras biolégicas y culturales. Este panorama obliga a reconsiderar las
categorias que tradicionalmente han definido nuestra existencia. En este sentido,
el concepto de “transespecies” emerge como un fenémeno clave, refiriéndose a
individuos que se identifican como pertenecientes a una especie no humana, lo
cual desaffa las concepciones tradicionales sobre la corporalidad y la identidad
humana (L6pez-Guzman, 2022). Este fenémeno puede ser entendido a través del
enfoque del giro animal, desarrollado por autores como Ingold (2000), Despret
(2013) y Haraway (2008), quienes exploran cémo las fronteras entre lo humano y
lo animal son, en realidad, mas fluidas de lo que las ciencias sociales y la filosofia
han postulado histéricamente.

Este cuestionamiento de las fronteras entre lo humano y lo no humano se
profundiza con el paso conceptual de “animal” a “animalidad”, que implica
una reflexion critica sobre cémo estas categorias han sido histéricamente
construidas. En el pensamiento tradicional, el “animal” ha sido considerado
como el otro absoluto, una categoria bioldgica y jerarquica que define al ser
humano por su diferencia. Sin embargo, este paso hacia la “animalidad” desafia
esa vision rigida y propone una reconsideracién de las categorias ontolégicas que
separan a los seres humanos de los animales. Autores como Tim Ingold (2000),
Donna Haraway (2008) y Vinciane Despret (2013) nos invitan a cuestionar esas
fronteras. Ingold (2000) sostiene que las distinciones entre humanos y animales
son construcciones histéricas que naturalizaron una visién jerarquica de la vida.
Por su parte, Despret (2013) argumenta que la nocién de animalidad no debe
entenderse como una “esencia”, sino como una cualidad fluida que se redefine
a través de las relaciones entre especies.

Haraway (2008), en su enfoque posthumano, también propone que la
animalidad y la humanidad no son opuestas, sino que deben ser vistas como
un continuo de interacciones y transformaciones. Asi, el paso de “animal” a
“animalidad” no solo representa un cambio conceptual, sino una invitaciéon
a repensar la naturaleza misma de la existencia, reconociendo las continuas
interacciones que nos vinculan a todas las formas de vida. El concepto de
“animalidad”, porlo tanto, serefiere ala capacidad dereconocery abrazar nuestra
condicién de seres vivos, parte de un ecosistema mds amplio, que trasciende
las distinciones antropocéntricas que histéricamente nos han separado de los
demds animales.

En este contexto, la obra de Giorgio Agamben (2006), “Lo abierto. El hombre
y el animal”, se erige como un punto de partida fundamental al confrontarnos
con la paradéjica “apologia a la animalidad” inherente al ser humano. Agamben
nos obliga a cuestionar si la “gran dualidad” entre el hombre y el animal es una
verdad ontolégica inmutable o, més bien, una construccién histérica y cultural

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropolégicos Luis E. Valcarcel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 13 ~

que ha legitimado la estigmatizacion, la dominacién y la instrumentalizacion
de todo aquello que hemos clasificado como “no humano”. Esta distincion,
lejos de ser neutra, ha sentado las bases para una antropologia centrada en la
excepcionalidad humana, relegando la animalidad a un exterior radical o a una
condiciéon meramente bioldgica desprovista de agencia y subjetividad.

Profundizando en esta deconstrucciéon de las fronteras, Gilbert Simondon
(2012) nos desafia a reevaluar la supuesta dicotomia entre la conducta instintiva
animal y la acciéon humana consciente. Su perspicaz critica a la superioridad
humana, que a menudo se manifiesta en la categorizacién jerarquica y la
subordinacién de otras formas de vida, nos impele a reconocer la interconexién
fundamental de la “vida humana, animal y vegetal” como principios vitales
inseparables. Desde esta perspectiva, la pretension humana de dominar la
naturaleza serevela como unafalacia que no soloignora nuestra propiaraigambre
biolégica, sino que también oscurece la profunda continuidad de la vida en sus
multiples expresiones. Esta vision holistica se enriquece atin mas al considerar
la antigua doctrina de Pitdgoras sobre la metempsicosis o transmigracion de
las almas. Esta creencia en la fluidez de las almas entre humanos, animales y
vegetales, rescatada por Simondon, sugiere una ontologia no binaria, donde la
identidad no est4 confinada a una tinica forma o especie, abriendo asi un espacio
conceptual e histérico para la comprension de las identidades transespecie en la
contemporaneidad.

Esta conexion entre las ideas de Pitagoras y las transespecies no es meramente
una analogia; es una exploracién de coémo la nocion de una existencia mas alla de
las fronteras estrictas de la especie humana posee profundas raices filoséficas y
una persistencia en el imaginario colectivo que se ha actualizado y resignificado.
La capacidad de “devenir animal”, como lo plantean Deleuze y Guattari (1987),
va mas alld de una imitacién; implica una disolucién de la forma identitaria
rigida, una conexion con flujos y afectos que trascienden lo puramente humano.
En este sentido, las transespecies encarnan una forma de devenir que va desde lo
simbdlico y literario a una manifestacién concreta de identidades en la realidad,
desafiando las taxonomias establecidas y las expectativas sociales sobre lo que
significa ser y habitar un cuerpo.

La deconstruccion de las fronteras entre el hombre y el animal también
encuentra un poderoso eco en la obra de Jacques Derrida (2008). Su penetrante
reflexion sobre la desnudez y la vergiienza humana ante la mirada del animal
es profundamente reveladora. La vergiienza de nuestra desnudez, de nuestra
pura corporalidad y vulnerabilidad, es para Derrida un sintoma de nuestra
constante necesidad de ocultar o negar nuestra animalidad inherente. El acto de
“vestirse” se convierte asi en una “figura desencializada de su animalidad”, un
esfuerzo cultural por distanciarse de aquello que nos vincula intrinsecamente
al reino animal. Sin embargo, Derrida argumenta que la verdadera forma de
“abolir la vergiienza” no reside en la negacién, sino en el reconocimiento y la
aceptacion de nuestra animalidad, la reconciliacién con nuestra condicién de
seres vivos entre otros seres vivos. En este devenir, los grupos que experimentan

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 14 ~

un “devenir animal” no solo carecen de vergilienza al regresar a su animalidad,
sino que la reivindican activamente como su condicién innata, desmantelando
los prejuicios y las construcciones sociales que nos han alejado de nuestra propia
esencia.

Estatendenciahumanaaerigirlimites artificiales entrenosotros y losanimales,
a menudo fundamentada en una supuesta superioridad racional o lingtiistica,
es desmantelada por la observaciéon de Derrida: lo que verdaderamente nos
distingue no es la razén en un sentido excluyente, sino la compleja capacidad de
sentir y la experiencia de la alteridad. Al reconocer y valorar las emociones, el
sufrimiento y la agencia de los animales, las distinciones jerarquicas comienzan
a desdibujarse, revelando una continuidad afectiva y biol6gica. La frontera entre
lo humano y lo animal, lejos de ser una verdad natural e inmutable, se presenta
como una construccién social y cultural que surge de la vergiienza y el temor
a reconocer nuestras propias caracteristicas compartidas con el reino animal.
Esta negacion sistemética de la animalidad no es un hecho aislado; permea
profundamente nuestras conductas cotidianas, nuestras interacciones sociales
y, en tltima instancia, nuestra forma de habitar el mundo.

Histéricamente, esta rigida separacion ha justificado la explotacion
sistemdtica de los animales y la configuraciéon de una jerarquia ontolégica. No
obstante, la emergencia de “nuevas realidades” -facilitadas por la globalizacién,
la tecnologia y el creciente activismo por los derechos animales- ha comenzado
a desafiar estas fronteras, estableciendo reconfiguraciones semioticas, éticas y
ontoldgicas sobre lo vivo. La animalidad, en sus diversas manifestaciones, ha
trascendido su rol pasivo para convertirse en un “sujeto de reconocimiento”
que irrumpe con fuerza en la esfera publica y privada, generando nuevos
conflictos, didlogos y, en ocasiones, resistencias. Paralelamente, las narrativas
literarias de metamorfosis entre humanos y animales, desde Kafka hasta las
fabulas contemporaneas, han proliferado, mostrando cémo las barreras pueden
disolverse a través de relaciones interespecie. Estas narrativas no solo evocan la
posibilidad de la transformacién, sino que anticipan y espejan la emergencia de
identidades transespecie en la vida real, donde la “metamorfosis” ya no es solo
un tropo narrativo, sino una experiencia vivida.

Frente a este panorama de profundos cambios ontolégicos y sociales, el
presente articulo propone la hipoétesis central de que la animalidad a la que se
busca volver, esa “esencia” negada por la cultura, se representa y manifiesta
en las transidentidades, como las transespecies. Estas identidades encarnan
la “continuidad de la vida y el cambio entre las especies” que ya Pitdgoras
vislumbraba, pero lo hacen desde una posicién consciente y reivindicativa
en el mundo actual. ;Cémo podemos aproximarnos ontolégicamente a las
transespecies sin caer en patologizaciones o reduccionismos? ; Qué implicaciones
tiene su aparicion para las relaciones tradicionales entre humanos y animales, y
para la redefinicién de la subjetividad? ;Cémo podemos entender esta “nueva
especie” que se desprende de las categorias binarias tradicionales, y qué nos
revela sobre nuestra propia animalidad y la plasticidad de la identidad? Para

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 15~

abordar estas interrogantes y contribuir a este campo de estudio emergente, el
texto se adentrara en el transito de estas identidades, explorando a través de
una autoetnografia la propia relacion del autor con su animalidad inherente y
como esta autoexploraciéon dialoga y contrasta con el complejo y multifacético
fenémeno de las transespecies. Este enfoque no solo busca comprender una
realidad externa, sino también reflexionar sobre las formas en que nuestra
animalidad subyacente informa nuestras experiencias y percepciones del
mundo.

2. Metodologia

Este articulo se fundamenta en una autoetnografia ontolégica, un enfoque que
permite vincular la propia condicién de animalidad del autor, con sus inherentes
vergiienzas, privilegios y relaciones de poder, con la emergente nocion de las
transespecies. Estas tultimas son individuos que se conciben como animales no
humanos, desafiando las concepciones tradicionales de la corporalidad y la
identidad. La eleccion de esta perspectiva autoetnografica, tal como la concibe
Blanco (2012), no implica una identificacion literal con el transito transespecie,
sino que busca explorar las profundas correlaciones y discrepancias entre la
animalidad personal y las manifestaciones de las identidades transespecie.

La autoetnografia ontoldgica, en su nacleo, busca explorar la interseccion
entre las vivencias personales y los marcos tedricos sobre la animalidad y las
identidades transespecie. Este enfoque metodolégico puede ser enriquecido por
el giro animal, una corriente filosofica que desafia las nociones tradicionales
de lo humano y lo no humano. Segtan Despret (2013), el giro animal propone
que las interacciones entre especies no deben limitarse a la dicotomia jerarquica
de la superioridad humana, sino que deben entenderse como procesos fluidos
en los que los humanos y los animales coexisten, se influyen y transforman
mutuamente. Asi, las categorfas de “animal” y “humano” se presentan como
porosas y en constante redefiniciéon, lo que convierte a la autoetnografia
ontolégica en una herramienta critica para examinar y cuestionar las fronteras
entre ambas identidades.

Este enfoque se complementa con el giro ontolégico, una corriente filoséfica
que ha ganado relevancia en las ciencias sociales y humanas, y que pone énfasis
en la naturaleza dinamica y contingente de la realidad. A diferencia de otros
enfoques que postulan una ontologia fija y universal, el giro ontolégico considera
que las entidades, tanto humanas como no humanas, son constituidas por sus
relaciones y experiencias. En este sentido, la ontologia se concibe como un campo
fluido de interacciones y devenires, como lo sostienen autores como Braidotti
(2013). Por otra parte, Ingold (2000) plantea que las categorias tradicionales que
separan lo humano de lo no humano son construcciones histéricas naturalizadas
con el tiempo, y propone una ontologia de la interdependencia, donde humanos,
animales y el entorno se entienden como partes de una red constante de
interaccion. De manera similar, Rosi Braidotti (2013) subraya la necesidad de
abandonar las jerarquias de especie en su vision posthumanista, favoreciendo

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 16 ~

un entendimiento mas inclusivo de la vida, en el que las identidades se redefinen
y transforman continuamente.

Asi, tanto el giro ontolégico como el giro animal invitan a repensar las
fronteras de las identidades y las especies, sugiriendo que las categorias fijas
de “humano” y “animal” son en realidad construcciones contingentes. Para
enriquecer la interpretacion de las identidades transespecies, este trabajo integra
estos dos giros filoséficos, proponiendo que las identidades no son estaticas, sino
que estan siempre en transformacién. Autores como Ingold (2000) y Haraway
(2008) desafian la concepcion rigida de las fronteras entre especies, abriendo
un espacio para una vision mas fluida y dinamica de las relaciones entre los
humanos y los no humanos.

De igual manera, el marco tedrico de la investigacion se construye a partir
de las ideas de pensadores clave como Giorgio Agamben, Gilbert Simondon,
Jacques Derrida, Rosi Braidotti y Donna Haraway, entre otros. El enfoque
analitico se centra en el “giro ontolégico” (Ruiz y Del Cairo, 2016), que ofrece
una lente critica para deconstruir el dualismo naturaleza-cultura hegemonico
y comprender las nuevas subjetividades y transformaciones corporales que
modifican las capacidades humanas a nivel fisico y psicolégico. Este giro
ontoldgico permite abordar las multiples realidades y agencias que emergen en
las relaciones humano-animal, y cémo estas son desafiadas por la aparicion de
las transespecies.

Asi, la autoetnografia se convierte en una herramienta reflexiva para
el autor, permitiendo un cuestionamiento profundo y un posicionamiento
consciente dentro de la investigacién. Se busca poner de manifiesto la propia
animalidad a través de experiencias personales y cotidianas, analizando cémo la
vergiienza, la privacidad y los instintos se manifiestan, y contrastandolos con las
expresiones y reivindicaciones de las transespecies, a fin de desvelar las fronteras
que construimos y la esencia que negamos de nosotros mismos. Si bien este
estudio no es una etnografia formal, la exploracion de casos de transespecies y
el andlisis de las referencias teéricas se articulan para enriquecer la comprension
del fenémeno y sus implicaciones ontolégicas.

3. Devenir Animal: Reconfiguraciones Ontolégicas, Identidades
Transespecie y la Disolucion de lo Antropocéntrico

La emergencia de las identidades transespecie no es un mero fenémeno
sociolégico; nos sittia en el epicentro de un debate fundamental sobre la
ontologia, la biologia, la cultura y, en dltima instancia, la propia definicion
de lo “humano”. ;Cémo debemos comprender a aquellos individuos que,
contra las clasificaciones tradicionales, se conciben a si mismos como animales
no humanos, disolviendo las fronteras que histéricamente han demarcado lo
natural de lo cultural, lo biolégico de lo social, y lo racional de lo instintivo? Esta
interrogante nos impulsa a trascender las perspectivas esencialistas y a abrazar
la “filosofia némade” de Rosi Braidotti (2000, 2013), una vertiente central del
pensamiento poshumanista. Para Braidotti, la subjetividad contemporanea es

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 17 ~

intrinsecamente relacional, mediada y, crucialmente, una “figura encarnada y
relacional”, que no se reduce a una esencia fija, sino que se construye en y a
través de sus afectos y sus devenires. Las transespecies, desde esta 6ptica, no
son un mero capricho narcisista o una btsqueda de visibilidad en el ecosistema
medidtico; representan una profunda reconfiguracién ontolégica del sujeto, una
dislocacién de las coordenadas identitarias clasicas. Son un sintoma elocuente
de una crisis de las categorias y una manifestacién de la plasticidad radical de
la identidad en un mundo que se aleja del modelo antropocéntrico dominante.

La nocién de transespecie se refiere, en su expresion mas explicita, a
individuos que experimentan una profunda, a menudo visceral, identificaciéon
con una especie animal particular, trascendiendo el mero aprecio o empatia.
Esta identificacion puede manifestarse en la adopciéon de comportamientos,
en la basqueda de modificaciones corporales que imiten rasgos animales, o
en la afirmacién de una identidad interna que desafia la especie biolégica de
nacimiento. Este fenémeno constituye un desdibujamiento radical de lo que
Donna Haraway (1991), en su “Manifiesto Cyborg”, denominaria las “lineas
duras” entre humanos y no humanos, entre la naturaleza y la cultura, entre
lo orgéanico y lo tecnoldgico, e incluso entre lo vivo y lo artificial. Haraway, al
celebrar las hibridaciones y la ruptura de los binarismos, nos ofrece un marco
para entender como la identidad se construye en las intersecciones, y cémo
el “cyborg” y, por extension, las identidades transespecie, son figuras que
desestabilizan las taxonomias fijas. La apariciéon de estas identidades no solo
redefineel yoylaotredad enunsentido social, sino que desmoronala “hegemonia
del binarismo” cartesiano que ha sustentado la concepcién tradicional de las
identidades humanas como entidades auténomas y discretas.

El transito hacia la transespecie no es un simple capricho o una alegoria
performatica; es una praxis ontolégica profunda que se manifiesta en la re-
apropiacion del cuerpo, en la adopcion de roles sociales alternativos, en la
eleccion de vestimentas y protesis, en practicas cotidianas que re-encarnan su
animalidad y, en dltima instancia, en la construccién de una nueva forma de
habitar el mundo. Los transespecie, al reclamar una nueva forma de concebirse
y de ser, no solo desafian las categorias existentes, sino que estan activamente
representando y construyendo un conjunto de cualidades y subjetividades
que exigen, desde el giro ontolégico (Ruiz y Del Cairo, 2016), nuevas y mas
sofisticadas formas de comprensién y reconocimiento que trasciendan los
paradigmas representacionalistas.

Las implicaciones de estas transidentidades son vastas y profundamente
disruptivas, afectandonuestracomprension delarealidad social y del ser humano
desde su condicién bioldgica, ética y su interaccion social. El binarismo sexual y
las identidades de género rigidas, que han sido pilares de la organizacién social,
son cuestionados radicalmente por su existencia. Pero mas all4 de estas tensiones,
el hecho de que un individuo afirme “haber nacido en el cuerpo equivocado”
no solo en términos de género, sino de especie, introduce una nueva dimension
de la disforia y la desidentificacién que obliga a replantear los cimientos de la

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 18 ~

identidad misma. Esto nos lleva a las preguntas que guian esta seccién: ;Cémo,
entonces, podemos aproximarnos ontolégicamente a las transespecies sin caer
enjuicios patologizantes o en una simple folklorizacién del fenémeno? ;Qué tipo
de relacién se establece entre los humanos “convencionales” y los transespecies
en unnivel que va mas alla de lo meramente biolégico o psicolégico? Y, en tltima
instancia, ;qué nos revela esta “nueva especie” o esta “identidad emergente”
que se desprende de nuestras concepciones arraigadas de la humanidad, no solo
sobre ellos, sino sobre nuestra propia “animalidad” negada?

3.1 La resignificacién de la agencia

Para ilustrar esta realidad, podemos observar casos paradigmaticos como el
de Tom Peters, un hombre britanico de 32 afios que vive y se identifica como un
perro dalmata llamado “Spot”, adoptando un traje hecho a medida y una caseta,
y cuya pareja lo asiste como “entrenadora”. Otro ejemplo es el del noruego Nano,
de 20 afios, quien afirma haber nacido en el cuerpo de un gato, reportando una
agudizacion de sus sentidos de la audicion y la visién nocturna que asocia a
su naturaleza felina. Estos casos, lejos de ser anomalias aisladas o meros actos
de excentricidad, son emblematicos de una “condicién posmoderna” (Laclau,
1990) que, si bien puede ser interpretada por algunos como una busqueda de
atencion o una forma de escapismo, es, en su raiz, una profunda bisqueda de
reconocimiento, una resignificacion de la agencia y una expresion de “otros”
significados y devenires que exceden las narrativas hegemonicas sobre el
cuerpo y la identidad. Reflejan la fluidez y el desapego de las estructuras fijas
que caracterizan la modernidad tardia, donde las identidades se vuelven cada
vez méas performativas y autodefinidas.

Adentrarse en el universo de las transespecies es, por tanto, una invitaciéon
a reflexionar sobre las complejidades de la identidad en la era digital y
posthumanista. La identidad, en este contexto, se convierte en un asunto
intrinsecamente politico y juridico, donde la demanda de legitimidad para la
pertenenciaaun grupo yanoselimitaalas categorias tradicionales deraza, género
u orientacién sexual. El surgimiento de “tribus” o “subculturas” transespecie,
que emplean las redes sociales como plataformas de visibilidad, articulacion y
apoyo mutuo, demanda el reconocimiento de sus subjetividades en un espacio
publico que a menudo les es hostil. Sin embargo, estas identidades se encuentran
con la incomprension, la estigmatizacién, la burla y la discriminacién, siendo
tildadas de “monstruosas” o “patoldgicas”. Esto no solo revela una crisis social
y moral en la que la resistencia a lo diferente y lo incomprensible se vuelve
una bandera de la sociedad tradicional, sino también la dificultad de las
instituciones para integrar nuevas formas de ser. La “otredad” se expande maés
alla de las categorias previamente concebidas, incluyendo ahora a quienes se
reconocen como una especie distinta, lo que genera dicotomias atin mas amplias
de discriminacién, exclusién o justificacion para el no reconocimiento de sus
derechos y su inherente derecho a la autodeterminacion y la autonomia corporal.

La aparicién de los transespecie nos obliga, ademds, a confrontar las

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 19 ~

dicotomias arraigadas en el pensamiento occidental: racional/irracional,
animado/inanimado, orden/caos, mente/cuerpo. Su existencia sugiere una
“involuciéon” del orden natural al civilizado, no en un sentido regresivo o
peyorativo, sino como una desnaturalizacién critica de la categoria de “humano”
y una re-apropiaciéon consciente de lo “no humano animal” que habia sido
histéricamente relegado y silenciado. Lo que antes era “constituido” —la esencia
fija y exclusiva del ser humano definida por la razén y la cultura— se convierte
ahora en algo que “se debe construir” —el no humano animal como sujeto
de su propia existencia y como posibilidad de ser para el humano—. En este
sentido, los transespecie han pasado de ser una subcultura periférica, a menudo
asociada con el fetiche, a una identidad con voz propia que demanda derechos y
visibilidad en el espacio publico. Algunos incluso se posicionan como “mascotas
de companfia” de otros humanos, lo que complejiza adn mas las relaciones de
poder, afecto, dependencia y agencia, desafiando las nociones de propiedad y
subordinacién. La existencia de organizaciones como la “Transespecie Society”
(s.f.) en Noruega, que busca el reconocimiento y la proteccién de los derechos
de estas identidades, es un claro ejemplo de la institucionalizaciéon de este
fenémeno y su demanda por un lugar en el tejido social y legal. Este devenir
animal es, en ultima instancia, una provocacién ontolégica y un llamado a la
ética multiespecies, que nos impulsa a repensar nuestra propia posicion en la
vasta y compleja red de la vida. Es un recordatorio de que la animalidad no es
algo externo a nosotros, sino una dimensién fundamental de nuestra existencia,
cuya negaciéon ha tenido profundas implicaciones para la comprensiéon de
nosotros mismos y de nuestras relaciones con el mundo no humano.

4. Mi Yo (Animal): Una Autoetnografia Ontoldgica Radical del Ser como
Animal

La relaciéon entre el ser humano y el animal no es una mera curiosidad
etologica o un objeto de estudio tangencial; es una cuestion ontoldgica
fundamental que ha sido, ala vez, el fundamento y la negacién de la subjetividad
occidental. Desde los mitos fundacionales hasta las taxonomias bioldgicas,
nuestra existencia ha sido definida tanto por lo que somos como por lo que no
somos, siendo el animal el “otro” constitutivo que ha permitido la articulacion
de la categoria “humano”. Sin embargo, en la modernidad tardia, este proyecto
antropocéntrico ha consolidado una escisién radical, reprimiendo activamente
nuestra animalidad inherente y relegandola a un espacio de lo irracional, lo
vergonzoso o lo puramente biologico-determinista. Este silenciamiento de lo
animal en nosotros ha generado una profunda alienacién, una desconexién de
una parte esencial de nuestro ser que, como argumenta Agamben (2006), se ha
convertido en una “zona de indistincion” donde se ejerce el poder soberano.

Esta seccién, enmarcada en una autoetnografia ontolégica radical, se propone
justamente desenterrar esa animalidad inherente, explorando su manifestaciéon
enlacotidianidad del autor, con todas sus complejidades, vergiienzas, privilegios
y las relaciones de poder que la invisibilizan y disciplinan. El propésito no es solo

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~20 ~

comprender mi propia condicién de animalidad - no como una metéafora, sino
como una dimension constitutiva del ser - sino también establecer un didlogo
critico y vivencial, identificar convergencias y divergencias con las nociones
de transespecie, y asi contribuir a una resignificacion profunda de la compleja
trama de relaciones entre humanos y no humanos que trascienda el dualismo.

La autoetnografia, como método (Blanco, 2012), se convierte aqui en una
herramienta epistemoldgica y existencial de profunda introspecciéon y revelacion
ontolégica. No es una mera narracién personal de anécdotas, sino un ejercicio de
teorizacion encarnada (Spry, 2011) que busca revelar las estructuras culturales
y ontolégicas subyacentes, los modos de ser y las formas de relacionarse con el
mundo, a través de la experiencia vivida y reflexiva. Al situar al investigador
en el centro de la indagacion, permitiendo que sus vivencias personales y
cotidianas se conviertan en datos significativos y objetos de anélisis filoséfico, la
autoetnografia ontologica se distancia de la pretension de objetividad cartesiana
y, en su lugar, abraza la reflexividad radical y la situacién del conocimiento.
Permite que la “vergiienza”, ese afecto tan central en la reflexion de Derrida
(2008) sobre el encuentro con el animal, sea no solo un objeto de estudio, sino
una clave de acceso a nuestra animalidad silenciada, a ese ser-en-el-mundo que
precede y excede las categorias racionales.

4.1 Analisis de la vergiienza y el pudor

Es precisamente en la reflexion derridiana sobre la desnudez y la vergiienza
donde encontramos un punto de partida fundamental para esta inmersién
autoetnografica en la animalidad. Derrida nos recuerda que el acto de vestirse, de
cubrir el cuerpo, no es solo una necesidad préctica o estética, sino una profunda
respuestaala vergiienza que nos provocanuestra desnudez, nuestra condicién de
seres vulnerables, corporales, finitos y, en tltima instancia, animales. La ropa se
convierte en una “capa de piel sintética”, un artificio cultural que busca encubrir
la “vergtienza de nuestra desnudez”, que es la vergiienza de nuestra animalidad
inherente y nuestra vulnerabilidad ante la mirada no-humana. La intimidad
del hogar, ese espacio supuestamente privado donde nos despojamos de las
vestiduras sociales y de las méscaras performaéticas, revela una confrontacion
directa con esta animalidad despojada. Desnudarse ante un ser querido, o incluso
ante uno mismo en el espejo, puede evocar una vulnerabilidad que nos conecta
con nuestra primacia biolégica, un cuerpo que respira, desea, excreta, envejece
y muere, y que no es simplemente una mente pensante o un “yo” trascendente.
Es en esta despojada condiciéon donde se difuminan las fronteras ontolégicas
entre lo “humano” (como categoria idealizada) y lo “animal” (como categoria
denigrada), donde el pudor revela una norma cultural contingente mas que una
esencia biol6gica inmutable.

Asimismo, la sexualidad emerge como una de las manifestaciones mas
potentes, primarias y a menudo “escandalosas” de nuestra animalidad, tal
como Simondon (2012) la concibe desde la indistincién vital. En el acto sexual,
las barreras del pudor, del decoro social y, en ocasiones, incluso del asco

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~21 ~

culturalmente impuesto, pueden desvanecerse, revelando una fuerza pulsional
que trasciende y a menudo desborda la racionalidad. Es un espacio donde la
primacia de los instintos, del deseo corporal y de la btisqueda del placer se
hace innegable, un recordatorio de nuestra profunda conexién con el ciclo de la
vida y la reproduccion que compartimos con el resto del reino animal. Si bien
la sexualidad humana esta intrinsecamente mediada por la cultura, el lenguaje
y el simbolismo, su raiz bioldgica, su conexién con la mera reproduccion y el
placer sensorial, la enraiza profundamente en la animalidad. La capacidad de
entregarse a ese “impulso insensato” del amor y el deseo, como lo experimenta
el autor, revela la persistencia de instintos que, si bien son calificados de
“perversos” desde una moralidad socialmente construida (Foucault, 1976),
no difieren fundamentalmente en su esencia pulsional de las manifestaciones
instintivas en el reino animal.

La diferencia fundamental reside en la esfera dela expresion y lalegitimacion:
mientras que los animales “copulan y se reproducen porque lo importante es
desempefiar su funcién de animales en cualquier circunstancia” sin la carga
del juicio moral, los humanos a menudo ocultamos estos “actos y vejamenes
sexuales” en la privacidad, producto de esa vergiienza y disciplina cultural
impuesta. Es aqui donde se manifiesta una notable convergencia ontolégica con
las transespecies: en la intimidad de sus espacios privados, ambos, el humano
“convencional” y el transespecie, pueden permitirse liberar esa animalidad quela
esfera publica condena o invisibiliza, revelando un espacio de desnormatizaciéon
del cuerpo y el deseo.

El bafio, ese espacio aparentemente prosaico y funcional, se revela en esta
autoetnografia como un microcosmos privilegiado de nuestra animalidad
oculta y, por tanto, un sitio de profunda significacién ontolégica. Es un umbral
donde las convenciones sociales se suspenden y el cuerpo se entrega a sus
funciones més basicas y bioldgicas, sin el artificio de la razén o la moralidad. La
desnudez en el bafio, la ejecucion de necesidades fisiolégicas en la intimidad,
no son actos racionalizados o estéticos; son, en esencia, manifestaciones crudas
de una animalidad que no requiere de vestimentas, justificantes sociales o
discursos elaborados. Es, paradéjicamente, un “pretexto para convertirnos en
animales” sin la mediacién del pensamiento, un lugar de “no-mirada” (Derrida,
2008) donde el placer de la privacidad nos permite “saber que de las puertas
para adentro es nuestro lugar”, un santuario para la libertad de la animalidad
reprimida.

Este esun punto de contraste ontolégico crucial conlas transespecies. Mientras
el autor se esconde en la privacidad para vivir su animalidad “avergonzada”
y disciplinada por el sistema, los transespecie, como Tom Peters o Nano, “no
ocultan su no animalidad”. Su identificacién y su performatividad pablica —ya
sea adoptando un traje de ddlmata o manifestando rasgos felinos— representa
una reivindicacién consciente y politica de esa animalidad que el autor vive enla
intimidad. Su corporeidad se convierte en un acto de resistencia, una afirmaciéon
de un modo de ser que desafia la hegemonia antropocéntrica. Mientras los

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~22 ~

humanos “convencionales” se avergiienzan de ir al bafio en ptblico, o de mostrar
ciertas necesidades bioldgicas, los transespecie, al “reclamar su condicién innata”
de animales, se comportan de forma que desafia esa vergiienza, recorddndonos
a los animales que sin pudor ni vergiienza van al bafio “en un arenero o en una
esquina”, desvelando la artificialidad de nuestras construcciones culturales.

Estos episodios cotidianos, aparentemente insignificantes, se transforman
en esta autoetnografia en poderosas reivindicaciones de nuestra animalidad
inherente. Nos obligan a cuestionar la construccién social de la vergiienza y a
cerrar la brecha ontolégica entre la razén y el instinto, entre lo culturalmente
fabricado y lo biol6gicamente dado. Al observar mis propios actos, me concibo
como un “animal que no reconoce su quehacer cotidiano como animal”, un
sujeto que ha sido socializado, disciplinado y configurado por un sistema
(Foucault, 1975) para negar su propia esencia y su continuidad con lo vivo. Sin
embargo, esta autoetnografia me permite confrontar esa negacién y reconocer
que la animalidad no es algo externo, una alteridad radical, sino una dimensién
intrinseca y constitutiva de mi ser. Las convergencias ontolégicas con los
transespecie se hacen evidentes en esta autoexploraciéon: ambos compartimos
una animalidad instintiva, afectiva y corpdrea que es sometida a diversas formas
de ocultamiento o manifestacion.

Las divergencias, por su parte, radican en la forma de su articulaciéon y
visibilizacién: mientras el autor experimenta y reflexiona sobre esta animalidad
en la privacidad de su experiencia y en el marco de la academia, los transespecie
la externalizan y la reivindican publicamente, a menudo mediante el body
modification y la performance, desafiando las normas y expandiendo las
posibilidades de la identidad y del ser-en-el-mundo en un contexto que necesita
urgentemente redefinir su relacién con lo vivo. Esta exploraciéon personal, por lo
tanto, no solo es una meditacion individual, sino una ventana hacia la compleja
y cambiante relacion entre la humanidad y su propia animalidad, en el contexto
del giro ontolégico (Ruiz y Del Cairo, 2016), que nos invita a reconocer multiples
formas de existencia y a desestabilizar la hegemonia del sujeto humano.

5. Reconfiguraciéon Ontolégica, Subjetividad Multiespecie y los Desafios
para una Antropologia Post-Antropocéntrica

Este articulo, desplegado a través de una autoetnografia ontolégica, no solo
ha transitado por las intrincadas fronteras entre lo humano y lo animal, sino que
ha invitado a repensar las categorias tradicionales de identidad y animalidad,
proponiendo una reflexiéon mds abierta sobre las relaciones entre humanos y
no humanos. Esta contingencia desafia radicalmente cualquier pretension de
delimitar rasgos “esenciales” o “propios” de una humanidad fija e inmutable,
desmantelando la arraigada concepcién de una excepcionalidad humana que
ha dominado el pensamiento occidental desde la Modernidad. La animalidad,
lejos de ser un mero residuo biolégico o una etapa primitiva para superar,
se manifiesta como una dimensién constitutiva del ser, permeando nuestra
corporalidad, nuestros afectos, nuestras pulsiones y nuestras interacciones

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~23 ~

mas intimas. Filoséficamente, esto nos lleva a cuestionar la raiz misma del
humanismo tradicional y a abrazar una vision mas humilde y relacional de la
existencia, donde el ser-en-el-mundo es siempre un ser-con-otros, tanto humanos
como no humanos.

De esta manera, los resultados de la autoetnografia indican que la
identificacion con las transespecies desafia las categorias tradicionales de
identidad. Esta constataciéon resuena con los planteamientos de Haraway
(2008), quienes afirman que las identidades humanas no deben ser vistas
como entidades cerradas, sino como procesos en constante transformaciéon que
incluyen interacciones con otras especies.

El analisis ha evidenciado el rol cada vez mas protagonico de las especies
no humanas en la reconfiguracion de nuestras categorias ontoldgicas y sociales.
Conceptos como los hibridos, los cyborgs (Haraway, 1991) o las especies de
compafiia no son meras figuras retéricas o constructos literarios; son categorias
antropolégicas y socioldgicas que encarnan nuevas formas de coexistencia,
co-constituciéon de la subjetividad y de agencia en un mundo cada vez mas
interconectado. Desde los origenes de la convivencia, la trama de la vida ha
sido tejida por una interdependencia que ha desafiado continuamente los
intentos de establecer jerarquias inquebrantables. Es en este contexto de fluidez,
mutua afectacion y co-evolucién interespecie donde emerge el fenémeno de los
transespecies. Su apariciéon no debe ser vista como una desviaciéon o patologia
individual, sino como un sintoma sociolégico y filoséfico de las profundas
transformaciones ontolégicas que atraviesan la sociedad contemporénea.
Como bien sefiala Mati¢ (2021), es un “sintoma de la crisis moral y categorial”
en la sociedad actual, una crisis que, lejos de ser negativa o apocaliptica, abre
la posibilidad de repensar las normativas que han dictado lo que es “normal”,
“patolégico” o, incluso, “humano”.

5.1 Correlacion con las entidades transespecies

Al visibilizar y analizar estas identidades, el articulo ha explorado las tres
correlaciones propuestas por Matic (2021) enlarelacién entre humanosy animales:
la delos hibridos (seres que integran caracteristicas de ambas especies, a menudo
mediante tecnologias o précticas simbolicas), la de los cruces (transespecies que
afirman haber nacido como animales en cuerpos humanos, manifestando una
profunda disforia de especie), y la de los metahumanos (individuos que, a través
de la tecnologia y la ingenieria corporal, buscan trascender los limites biol6gicos
de su especie, como el caso de Manuel Aguas con sus implantes tecnolégicos).
Estos ejemplos no son meras anécdotas, sino manifestaciones empiricas de como
la corporalidad, la tecnologia y la subjetividad se entrelazan para dar lugar a
nuevas formas de ser que desafian las fronteras de lo humano y lo natural,
adentrdandonos plenamente en la esfera de lo posthumano (Braidotti, 2013;
Piedrahita, 2017). Antropolégicamente, esto nos obliga a reevaluar los ritos de
paso, las categorias de parentesco y las formas de socializacién mas alla de lo
estrictamente humano.

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~24 ~

Las transformaciones corporales y la performatividad de la identidad de
los transespecies no son actos aislados o caprichosos; constituyen una forma de
resistencia activa y politica contra las normativas biopoliticas (Foucault, 1976) y
el “sistema patriarcal hegemoénico” que ha confinado la vida a categorias rigidas,
productivasy jerarquicas. Reivindicar la animalidad, abrazar un devenir-animal
(Deleuze & Guattari, 1987), es un acto politico que desestabiliza las estructuras
de poder que han capitalizado, controlado y disciplinado los cuerpos. Estas
nuevas ontologias se erigen, sociolégicamente, como espacios de subversion,
donde la fluidez de la identidad se convierte en una herramienta para desafiar
las 16gicas de dominacién, descolonizar el pensamiento y construir formas de
vida mas diversas, justas y liberadoras para humanos y no humanos por igual.

Ademas, la autoetnografia ha iluminado cémo la animalidad se reconfigura
en el seno de los nuevos nucleos familiares, donde los animales de compania
trascienden el estatus de “mascotas” para ocupar roles de parentesco, desafiando
las nociones tradicionales de propiedad, posesion y el estatus rigido de sujeto/
objeto. Las disputas por la “custodia” de animales en casos de divorcio,
mencionadas en el texto, son un claro indicador sociolégico y juridico de cémo
estas relaciones han adquirido un peso afectivo, moral y legal comparable al de
las relaciones humanas, lo que nos obliga a reconsiderar el marco legal y ético de
nuestra convivencia con otras especies. Esto apunta a una descentralizaciéon del
“hogar” antropocéntrico y a una apertura hacia configuraciones de parentesco
mas alld de los lazos genéticos o conyugales tradicionales, integrando lo
multiespecie en el tejido social.

En sintesis, las teorias sobre las relaciones humano-animal, ejemplificadas
por el fenémeno de los transespecies y la autoetnografia personal, convergen
en la creacién de afectos, vinculos profundos, complejas relaciones de poder
y la construcciéon de una alteridad mediada por la lealtad, la co-dependencia
y los habitos socialmente co-construidos. La autoetnografia, en particular, ha
permitido desvelar cémo la vergilienza y el pudor son potentes dispositivos
culturales y ontolégicos que nos alejan de nuestra animalidad inherente, y como
la busqueda de su reconocimiento -ya sea en la intimidad personal como en el
caso del autor, o en la reivindicacion ptublica de la identidad transespecie- es un
camino hacia una subjetividad més plena, honesta y ontolégicamente coherente
con nuestra condicién de seres vivos en un planeta compartido.

Para comprender a cabalidad estas transformaciones y la emergencia de
las subjetividades multiespecies, el giro ontolégico (Ruiz y Del Cairo, 2016) se
presenta como una lente analitica indispensable. Este enfoque nos permite ir
mas alla del dualismo naturaleza-cultura y abordar las mdaltiples realidades
y agencias que coexisten, reconociendo la capacidad de agencia de los no-
humanos y la pluralidad de modos de ser. Es una invitacién a una antropologia
de lo multiespecie que desborda los limites de lo humano. En términos
metodologicos, la etnografia multiespecies (Kirksey y Helmreich, 2010) emerge
como una herramienta poderosa y necesaria para futuras investigaciones.
Esta metodologia, al expandir su alcance para incluir no solo a los animales,

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~25 ~

sino también a los cyborgs, hibridos, transespecies y otras entidades mas-que-
humanas, permitira investigar las interacciones complejas, las subjetividades
emergentes y las éticas de la convivencia en un mundo donde las fronteras
biolégicas y ontolégicas se difuminan. Este trabajo, por lo tanto, no solo expone
una reflexién personal y tedrica, sino que abre la puerta a una resignificacion
radical de la animalidad y de la propia humanidad, proponiendo una
reconfiguracion de las categorias analiticas y metodolégicas para su estudio,
en el camino hacia una ética verdaderamente multiespecie y poshumanista que
invite a repensar nuestra co-existencia en el planeta.

6. Conclusiones

El presente estudio ha explorado la intrincada relacion entre la animalidad
inherente al ser humano y las emergentes identidades transespecie, utilizando
una autoetnografia ontolégica como lente principal. Los hallazgos confirman
que la divisién categorica entre “lo humano” y “lo animal” no es una verdad
ontolégica universal, sino una construccién social y filoséfica contingente,
disefiada parasostener una particular concepcién delasubjetividad y del dominio.
Esta constataciéon nos obliga a una revision fundamental de la antropologia
clasica y del humanismo occidental, que ha edificado su excepcionalidad sobre
la negacion o domesticacién de su propia animalidad.

Filosoficamente, este trabajo subraya que el ser-en-el-mundo no se reduce a
una existencia solipsista o puramente racional. La experiencia autoetnografica,
al revelar la persistencia de instintos, deseos y vergiienzas vinculadas a nuestra
corporalidad animal, demuestra que la animalidad es una dimensién constitutiva
del ser, no una mera capa superficial. La vergtienza que nos impulsa a vestirnos o
a ocultar ciertos actos privados no es sino la manifestacién de una biopolitica del
cuerpo que busca disciplinar nuestra conexion con el reino animal, alejandonos
de lo que Derrida (2008) nos invita a aceptar. La emergencia de las transespecies,
por su parte, se presenta como una afirmacion ontolégica radical: una basqueda
de coherencia entre el ser interno y la manifestacion externa, que desafia la “jaula
de hierro” de las identidades fijas y abre la puerta a una pluralidad de modos
de ser mas alla de las categorias hegemonicas de especie. Son, en este sentido,
sujetos que encarnan el giro ontolégico (Ruiz y Del Cairo, 2016), al forzarnos
a reconocer la validez de ontologias no-antropocéntricas y a cuestionar la
universalidad del “humano” como medida de todas las cosas.

Antropolégicamente, la investigaciéon revela una profunda crisis en los
marcos de comprensiéon de la identidad y el parentesco. La autoetnografia
del autor, al explorar la vivencia de la animalidad en la intimidad, establece
un puente con las experiencias de los transespecies, quienes, a través de sus
cuerpos y performances, no solo buscan auto-reconocimiento, sino también
un nuevo lugar en la red de la vida. Esto nos impele a una antropologia de lo
multiespecie (Kirksey y Helmreich, 2010), donde las fronteras de lo familiar,
lo social y lo politico se extienden para incluir a otras especies y a aquellas
identidades que las encarnan. El anélisis de las “correlaciones” de Mati¢ (2021) -

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropoldgicos Luis E. Valcércel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 26 ~

hibridos, cruces y metahumanos- no es una mera taxonomia; es una invitaciéon a
comprender la plasticidad de la existencia y la co-constitucién de la subjetividad
en un entramado donde lo biolégico, lo tecnolégico y lo cultural se fusionan
de maneras inéditas. La redefiniciéon del animal de compafiia a “miembro de
la familia” es un sintoma claro de este cambio, indicando una re-valorizacién
antropologica de los lazos interespecie que trascienden la instrumentalidad y se
adentran en el terreno de la afectividad y la reciprocidad.

Desde una perspectiva socioldgica, la emergencia de los transespecies y
la reconfiguraciéon de las relaciones humano-animal desafian las estructuras
de poder y las normativas que han cimentado el orden social. La visibilidad
de estas identidades, a menudo a través de las redes sociales, representa un
movimiento de resistencia biopolitica contra las formas de control sobre los
cuerpos y las identidades que el sistema ejerce. El “devenir-animal” (Deleuze
& Guattari, 1987) se convierte en una praxis de desterritorializacion, una fuga
de las categorias impuestas que busca construir nuevas comunidades y modos
de organizacién social. Las demandas de reconocimiento y derechos por parte
de grupos como la “Transespecie Society” son un claro indicativo de una nueva
lucha por la justicia social que expande los limites de la inclusion y la equidad
mas alla de las categorias humanas tradicionales.

El concepto de “desterritorializaciéon”, introducido por Deleuze y Guattari
(1987), es central para comprender como las identidades transespecies rompen
con las categorias fijas de lo humano y lo no humano. En este contexto, la
desterritorializacion refiere al proceso mediante el cual los individuos se liberan
de las estructuras rigidas de identidad y abren espacio para nuevas formas
de ser. Esto sugiere que la sociedad contemporanea esta experimentando una
metamorfosis paradigmatica, donde la animalidad ya no es un mero objeto
de estudio, sino una fuerza transformadora que interpela las bases de nuestra
coexistencia.

Es decir, la nocién de “desterritorializacion”, como lo sugieren Deleuze y
Guattari (1987), se revela como un concepto clave para comprender cémo las
identidades transespecie desafian las construcciones normativas de la especie.
A través de este proceso de desterritorializacion, los individuos transespecies no
solo rompen con las categorias fijas que definen a lo humano y lo no humano, sino
que también reconfiguran sus propias identidades. Este proceso implica un acto
de resistencia a las jerarquias establecidas, permitiendo la creacién de nuevas
formas de ser que son radicalmente libres de las limitaciones impuestas por
las normativas sociales, bioldégicas y culturales. En este sentido, las identidades
transespecie no deben ser vistas como una anomalia, sino como un punto de
transgresion y reconfiguracion de las categorias tradicionales que nos definen
como seres humanos.

En suma, este estudio no solo ha arrojado luz sobre la animalidad como una
dimensién constitutiva del ser, sino que ha puesto de manifiesto que las relaciones
entre humanos y animales no humanos son un campo dindmico de constante
renegociaciéon ontolégica, antropolégica y sociolégica. La autoetnografia

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropolégicos Luis E. Valcarcel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~ 27 ~

ha servido como un catalizador para este entendimiento, demostrando
que la exploracién intima de nuestra propia animalidad es indispensable
para comprender las complejas identidades que emergen en el mundo. Las
transespecies, en este sentido, no son el “fin” de lo humano, sino el comienzo
de una nueva era de subjetividades multiespecies, un llamado a construir una
ética y una politica que reconozcan la interdependencia y la pluralidad de la
vida en el planeta. Futuras investigaciones, en particular aquellas que adopten
metodologias como la etnografia multiespecies, serdn cruciales para profundizar
en estas complejas interacciones y para seguir pensando la resignificacion de lo
humano y su lugar en una ecologia de seres interconectados.

Referencias

Agamben, G. (2006). Lo abierto. El hombre y el animal. Adriana Hidalgo editora.

Blanco, M. (2012). Autoetnografia: una forma narrativa de generacion de
conocimientos. Andamios, 9(19), 49-74. https://www.scielo.org.mx/
pdf/anda/v9n19/vIn19a4.pdf

Braidotti, R. (2000). Metamorphoses: Towards a Materialist Theory of Becoming.
Polity Press.

Braidotti, R. (2006). Transpositions. Polity Press.

Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Polity Press.

Deleuze,G., & Guattari, F. (1987). A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia.
University of Minnesota Press.

Derrida, J. (2008). EI animal que luego estoy si(gui)endo. Editorial Trotta.

Despret, V. (2013). What would animals say if we asked the right questions? University
of Minnesota Press.

Ferro, L.E. (2020). Prisma de la identidad: la multiculturalidad y la globalizaciéon
ante el problema de la identidad. Revista de filosofia eikasia, (91), 193-216.
https:/ /www.revistadefilosofia.org/91-10.pdf

Foucault, M. (1975). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prision. Siglo XXI Editores.

Foucault, M. (1976). Historia de la sexualidad, vol. 1: La voluntad de saber. Siglo XXI
Editores. .

Francica, C. (2020). Animalidad, comunidad e imaginarios de lo trans en la obra
visual de Nicola Costantino. Revista Estudios Feministas, 28(2), e724309.
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n272439

Haraway, D. J. (2008). When species meet. University of Minnesota Press.

Haraway, D. (1991). Manifiesto Cyborg. El suerio irénico de un lenguaje comiin para
las mujeres en el circuito integrado. Ediciones Catedra.

Ingold, T. (2000). The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling
and skill. Routledge.

Kirksey, E. y Helmreich, S. (2010). The emergence of multiespecies ethnography.
Cultural Anthropology, 25(4), 545-576. https://doi.org/10.1111/].1548-
1360.2010.01069.x

Laclau, E. (1990). New Reflections on the Revolution of Our Time. Verso.

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropolégicos Luis E. Valcarcel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



~28 ~

Lopez-Guzmén, JA (2022). Transespecies: Transicion de humanos a no
humanos. Runas. Revista de Educacion y Cultura, 3(5), e21057. https://
doi.org/10.46652/runas.v3i5.57

Mati¢, G. (2021). Identidades monstruosas como sintoma de la crisis moral en
la sociedad actual: ejemplo de tres autores hispanoamericanos. Verbum
Analecta Neolatina, 22(1), 29-45. https://verbum.ppke.hu/index.php/
verbum/article/view /273

Piedrahita, C. (2017). Subjetivaciones poshumanas: una perspectiva ética y
politica. Iztapalapa. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, (82),
49-74. https:/ /doi.org/10.28928 / revistaiztapalapa/822017 /atc2/
piedrahitaechandiacl

Ruiz, D., y Del Cairo, C. (2016). Los debates del giro ontolégico en torno al
naturalismo moderno. Revista de Estudios Sociales, (55), 193-204. http:/ /
dx.doi.org/10.7440/1es55.2016.13

Sacchini, D. (2019). La bioética como base de una ecologia y antropologia que
evita la cultura de los residuos. Vida y Etica, 20(1), 75-87. https://
erevistas.uca.edu.ar/index.php/VyE/article/view /2202

Simondon, G. (2008). Dos lecciones sobre el animal y el hombre. Ediciones La Cebra.

Soledad, L. (2021). Demasiado post-humanas: cruces entre especies en relatos de
Elvira Orphée y Marosa Di Giorgio. LEJANA. Revista Critica de Narrativa
Breve, (14), 31-45. https:/ /doi.org/10.24029/lejana.2020.14.1664

Spry, T. (2011). Body, Paper, Text: An Autoethnographic Study of Writing and
Performance. Peter Lang.

Transpecie Society. (s.f.). Inicio. Recuperado el 2 de junio de 2025, de https://
transpeciessociety.wixsite.com/transpeciessociety/inicio

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropolégicos Luis E. Valcarcel
Revista Peruana de Antropologia. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276



