
Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Proyectos corporales. Discursos, prácticas e intervenciones 
estéticas en el capitalismo contemporáneo

Body projects: discourses, practices, and aesthetic interventions in 
contemporary capitalism

TRILCE RANGEL LARA1

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (CIESAS)
Trilce.rangel@gmail.com

Recibido: 15 de septiembre de 2025
Aceptado: 21 de octubre de 2025

Resumen
Este artículo analiza el cuerpo como un constructo sociocultural en sociedades 
occidentalizadas contemporáneas, centrándose en la configuración de subjetividades 
en contextos urbanos visibilizadas en el desarrollo de proyectos corporales. A través de 
un enfoque teórico-constructivista, se integran las perspectivas de Giddens, Bauman, 
Bourdieu, Foucault y Haraway, entre otros, para explorar cómo los sujetos negocian 
identidades mediante prácticas de modificación corporal (ejercitamiento, tatuajes, 
cirugías) y consumos estéticos, mediados por tecnologías de visualización (rayos X, 
redes sociales) y discursos médicos hegemónicos. Los resultados destacan la emergencia 
de prosumidores, que visibilizan cuerpos no-hegemónicos, aunque fagocitados por el 
capitalismo. Se subraya el papel del “otro” en la legitimación de proyectos corporales, 
influenciados por dinámicas de género, estrato socioeconómico y etnia. El estudio aboga 
por un análisis integral de los proyectos corporales, superando enfoques fragmentados, 
y propone que la corporalidad refleja tensiones entre agencia individual y estructuras 
sociales. Desde una postura reflexiva, reconozco mi propia corporalidad intervenida, 
situándome a la par de mis interlocutores.
Palabras clave: corporalidad, subjetividades, proyectos corporales, tecnologías de 
visualización, capital simbólico.

Abstract
This article analyzes the body as a sociocultural construct in contemporary Westernized 
societies, focusing on the configuration of subjectivities in urban contexts, made visible 
through the development of bodily projects. Through a theoretical-constructivist 
approach, the perspectives of Giddens, Bauman, Bourdieu, Foucault, and Haraway, 
among others, are integrated to explore how subjects negotiate identities through body 
modification practices (exercise, tattoos, surgeries) and aesthetic consumption, mediated 
by visualization technologies (X-rays, social media) and hegemonic medical discourses. 
The results highlight the emergence of prosumers, who make non-hegemonic bodies 
visible, although they have been phagocytized by capitalism. The role of the “other” in 
the legitimation of bodily projects, influenced by dynamics of gender, class, and ethnicity, 
is emphasized. This study advocates a comprehensive analysis of bodily projects, moving 
beyond fragmented approaches, and proposes that corporeality reflects tensions between 
individual agency and social structures. From a reflexive stance, I recognize my own 
intervening corporeality, placing myself alongside my interlocutors.
Keywords: corporeality, subjectivities, body projects, visualization technologies, 
symbolic capital

1 Doctora en Ciencias Sociales por la Universidad de Guadalajara, actualmente realiza una estancia postdocto-
ral y se encuentra adscrita a la línea de investigación de Culturas e Identidades Contemporáneas.



~ 30 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Introducción

El cuerpo, como objeto de estudio, es moderno fuera de las ciencias médicas 
y ha ganado interés en el último medio siglo junto a los estudios de género y 
sexualidad. Debemos considerar que las aportaciones y propuestas explicativas 
que aquí se presentarán cobran relevancia solo para sociedades occidentaliza-
das, en contextos urbanos, inmersas en lógicas de consumo y con percepciones 
medico-legales sobre el cuerpo (Córdoba, 2010). En este contexto, es posible con-
siderar que los sujetos construyen sus modelos ideales corporales mediante una 
negociación entre estereotipos (hegemónicos), comúnmente acordes al género 
de identificación, su imagen corporal y elementos particulares asociados a la 
belleza y la deseabilidad dentro de sus comunidades de origen, asimilación y 
elección. Por otro lado, es necesario dejar asentado desde este momento qué son 
los proyectos corporales, en palabras del autor que acuña el concepto:

Hay una tendencia por ver al cuerpo como una entidad que está en pro-
ceso de devenir; un proyecto que debe de ser trabajado y considerado 
como parte de la identidad individual. Esto difiere de las maneras en que 
el cuerpo ha sido decorado, inscrito y alterado en las sociedades tradi-
cionales como un proceso más reflexivo y está menos ligado a modelos 
heredados de cuerpos socialmente aceptables que se forjaron a través de 
rituales en ceremonias comunitarias (Rudofsky, 1986 [1971]). Los proyec-
tos corporales tienen variaciones de acuerdo con distinciones sociales, 
especialmente en el caso del género. Sin embargo, en los últimos años ha 
habido una proliferación de formas en que tanto mujeres como hombres 
han desarrollado sus cuerpos (Shilling, 1993, p. 5).

En este entendido, podemos definir a los proyectos corporales como procesos de 
modificación elegidos que exigen una toma de conciencia de la existencia corpo-
ral de los sujetos, a la vez que un establecimiento de estrategias de acción para 
llevar a cabo los cambios deseados. Estas estrategias responderán a un proceso 
rizomático en el que el “punto de partida” de los sujetos, es decir, una autoe-
valuación de su corporalidad en tanto objeto de consumo y deseo se compara 
con el “ideal” o la meta a obtener, el cual es negociado según los estereotipos 
de moda y las propias apreciaciones de los sujetos que los llevan a cabo y de 
los que, conscientemente, se quieran atraer. Las estrategias o prácticas de inter-
vención corporal seleccionadas serán ese andamiaje que los sujetos construyan 
y que les permita conectar estos dos elementos, sin embargo, la elección de las 
mismas estará condicionada a variables como género, estrato socioeconómico y 
edad.

Metodología

Este estudio adopta un enfoque teórico-constructivista, fundamentado en 
una revisión crítica de literatura antropológica, sociológica y filosófica sobre el 
cuerpo y la corporalidad en sociedades occidentalizadas contemporáneas. La 



~ 31 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

selección de autores clave –Anthony Giddens (1998), Zygmunt Bauman (2007), 
Pierre Bourdieu (1985, 2003), Michel Foucault (1999) y Donna Haraway (1991, 
1999)– responde a su relevancia para analizar la construcción de subjetividades 
en contextos urbanos, donde el cuerpo se configura como un sitio de negocia-
ción entre estereotipos hegemónicos, tecnologías de visualización y prácticas de 
consumo. La metodología consistió en un análisis comparativo y dialógico de 
sus propuestas teóricas, articulando conceptos como capital simbólico, biopo-
lítica, prosumidores, tecnologías de visualización y proyectos corporales para 
comprender cómo los sujetos negocian identidades a través de prácticas de in-
tervención corporal.

El enfoque es cualitativo, con énfasis en la interpretación de discursos y 
prácticas corporales, complementado por observaciones preliminares de campo 
realizadas en espacios de intervención corporal, como gimnasios y estudios de 
tatuaje en contextos urbanos mexicanos. Estas observaciones incluyeron pláticas 
informales en vestidores sobre dietas, suplementos y rutinas de ejercicio, así 
como dinámicas de interacción en áreas de entrenamiento, donde los sujetos 
negocian discursos sobre salud, estética y deseabilidad.

Aunque el estudio no pretende ser empírico, la reflexión teórica fue alimen-
tada por el trabajo de campo que realicé para mi investigación doctoral, pues las 
prácticas corporales fueron el “espacio” de análisis que permitió observar las 
distintas formas en que se configuran subjetividades, y así, comprender cómo se 
construyen corporalidades intervenidas. 

El análisis teórico se estructuró en torno a tres ejes: (1) la influencia de tec-
nologías de visualización (rayos X, redes sociales) en la percepción corporal, (2) 
la legitimación de discursos médicos y mediáticos a través del capital simbólico 
(Bourdieu, 1985), y (3) la interacción entre agencia individual y estructuras so-
ciales en la construcción de proyectos corporales. Mi posicionamiento episté-
mico, como investigadora, reconoce un borramiento de límites entre los sujetos 
interlocutores y mi propia corporalidad intervenida, lo que implica un ejercicio 
reflexivo constante sobre mi lugar en las dinámicas analizadas. Este enfoque no 
busca universalizar, sino situar las corporalidades en contextos específicos, evi-
tando extrapolaciones a culturas no-occidentalizadas.

Resultados

El análisis revela que el cuerpo contemporáneo en sociedades occidentali-
zadas se constituye como un proyecto integral, donde los sujetos negocian su 
materialidad mediante prácticas de modificación corporal (ejercitamiento, ta-
tuajes, cirugías estéticas) y consumos estéticos mediados por tecnologías de vi-
sualización y discursos hegemónicos. Giddens (1998) argumenta que los me-
dios visuales, como el cine, la televisión y, más recientemente, las redes sociales, 
han globalizado estéticas corporales, creando redes de experiencia mediada que 
trascienden la palabra escrita. Estas tecnologías no solo representan el cuerpo, 
sino que lo convierten en un objeto de consumo, donde la cámara, percibida 
como “veraz”, legitima ideales de belleza. 



~ 32 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Haraway (1999) subraya cómo el discurso médico-tecnológico, respaldado 
por aparatos como rayos X, tomografías y endoscopios, ha reconfigurado el 
cuerpo como una máquina optimizable (Haraway, 1999). Este discurso médico, 
que se autoproclama objetivo, reduce el cuerpo a datos e imágenes, normalizan-
do prácticas como el ejercitamiento intensivo o las intervenciones quirúrgicas 
en nombre de la salud o la estética. Sin embargo, la emergencia de prosumido-
res  introduce una dinámica de resistencia. Los sujetos, al producir y consumir 
contenido en redes sociales, visibilizan cuerpos no-hegemónicos, aunque esta 
democratización es cooptada por marcas que usan “cuerpos reales” para estra-
tegias comerciales.

Bourdieu (1985, 2003) aporta el concepto de capital simbólico para explicar 
cómo los gustos corporales diferencian jerárquicamente a los sujetos. En gimna-
sios urbanos, por ejemplo, observé cómo mujeres negocian discursos sobre “sa-
lud” (dietas, suplementos) en vestidores, mientras en áreas de aparatos celebran 
resultados estéticos (e.g., “quemadores de grasa” o rutinas para glúteos), refle-
jando una apropiación diferenciada de discursos según el espacio y la práctica.2 
Estos gustos, ligados a estrato socioeconómico y género, se legitiman o estigma-
tizan según el contexto social, como en el caso del reguetón, cuya aceptación por 
élites tras un proceso de “blanqueamiento” refleja una reconfiguración de idea-
les corporales latinos que se visibilizan en el auge de cirugías glúteas reportado 
por International Society of Aesthetic Plastic Surgery (ISAPS).3

Bauman (2007) identifica una “industria del cuerpo” que capitaliza la modi-
ficación estética, promoviendo servicios de “eliminación” (grasa, arrugas) como 
soluciones a inseguridades socialmente construidas. Foucault (1999) comple-
menta esto al señalar cómo la biopolítica regula los cuerpos a través de institu-
ciones como la Organización Mundial de la Salud (OMS), que establece estánda-
res como el Índice de Masa Corporal (IMC), moldeando percepciones de salud y 
enfermedad. Finalmente, Le Breton (2002) y Haraway (1991) destacan la mirada 
del “otro” como central en los proyectos corporales: las alteraciones estéticas 
buscan capital simbólico (deseabilidad, estatus) en interacciones sociales. Por 
ejemplo, el blanqueamiento cutáneo en grupos racializados (indígenas, afrodes-
cendientes) responde a presiones para mitigar discriminación, mostrando cómo 
la corporalidad se negocia en contextos de poder.4

El cuerpo contemporáneo

¿Cuáles son las particularidades de la relación que se establece con el cuerpo 
en la contemporaneidad? Fue la primera pregunta que me guió en la reflexión. 
Tal vez es necesario aclarar en este punto que la selección de elementos que 
están constituyendo este apartado no se plantean como universales. Aquí hablo 

2 Estas observaciones se realizaron en gimnasios en la Zona Metropolitana de Guadalajara entre 2018-2021, 
como parte de trabajo de campo de mi tesis doctoral. 
3 Datos de la International Society of Aesthetic Plastic Surgery (ISAPS) muestran un aumento en intervencio-
nes de aumento glúteo (https://www.isaps.org/es/).
4 El blanqueamiento cutáneo, ya sea temporal (maquillaje) o permanente (cremas despigmentantes), es común 
en poblaciones discriminadas por tono de piel.



~ 33 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

desde y por un cuerpo que se ha aculturado en tecnologías de visualización (que 
van desde las máquinas de escribir hasta las pantallas LED, y recientemente las 
Inteligencias Artificiales) y que ha aprendido a interactuar mediante lentes y 
pantallas (Cardona Rodas, 2024). 

La contemporaneidad, debido a sus dinámicas mediáticas y visuales ha 
apuntalado un tipo de globalización, por no decir universalización occidenta-
lizada, de las estéticas y los cuerpos legítimos (Árechaga, 2011; Castro Lemus, 
2016) que forman parte de los referentes para construir identidades individua-
les en la actualidad (Giddens, 1998). Sin embargo, debe de considerarse en este 
punto, que debido a las redes sociales virtuales y a las posibilidades que ha 
traído aparejada la masificación de los dispositivos fotográficos, se ha venido 
gestando un intento de democratización de los cuerpos. Las imágenes presen-
tadas ya no son construidas exclusivamente por las grandes cadenas de medios 
y publicidad; los sujetos han devenido prosumidores5 de contenidos visuales 
que refieren directamente a las estéticas corporales con un intento de visibilizar 
enclaves no-hegemónicos, aunque esto ha sido fagocitado por las grandes com-
pañías mediante campañas publicitarias que tratan de “mostrar cuerpos reales”, 
siendo algunos ejemplos Dove (productos de higiene) y Oysho (firma de lence-
ría del grupo Inditex) que usan mujeres “reales” para sus anuncios y catálogos.6 

Teniendo en cuenta estas puntualizaciones, podemos decir que el cuerpo 
contemporáneo se puede diferenciar del de otras épocas porque se relaciona 
priorizando la representación con mediadores, pues las tecnologías que captan 
la materialidad y la representan en otros espacios se vuelven fundamentales 
para entender qué es el cuerpo contemporáneo. Un cuerpo que ha incorporado 
elementos tecnológicos y animales; desde los gadgets hasta los injertos de cer-
dos en huesos. 

El cuerpo en las sociedades contemporáneas está atado, más que al surgi-
miento del capitalismo y la individualidad, a la representación del cuerpo a 
partir de los medios de comunicación, teniendo de por medio la lente de una 
cámara que “no-miente”. La contemporaneidad (urbana y occidentalizada) está 
marcada por el surgimiento de técnicas y aparatos de visualización en el área 
biomédica (ecógrafo, endoscopio, fibroscopio, laparoscopio, rayos X, fluoros-
copio, tomografía axial computarizada, tomografía por emisión de positrones, 
etc.) que han dado al discurso médico hegemónico el dominio sobre el cuerpo 
con “evidencia irrefutable”. Dichas tecnologías han modificado la manera en 
que percibimos al cuerpo, al sujeto y a su perdurabilidad, “los espacios inter-
nos del cuerpo biomédico son zonas centrales de contiendas tecnocientíficas, es 
decir, de la ciencia como cultura en un marco a-moderno de naturaleza social” 

5 “La palabra prosumidor –en inglés, prosumer–, es un acrónimo que procede de la fusión de dos palabras: 
“producer” (productor) y “consumer” (consumidor). El concepto “prosumidor” fue anticipado por Marshall 
McLuhan y Barrington Nevitt, quienes en el libro Take Today (1972), afirmaron que la tecnología electrónica 
permitiría al consumidor asumir simultáneamente los roles de productor y consumidor de contenidos” (Islas 
Carmona, 2008, p. 35).
6 Dove comenzó con este giro en su publicidad en 2010 http://controlpublicidad.com/las-mujeres-rea-
les-de-dove/ y Oysho, hermana de Zara, Bershka, Massimo Dutti y Pull&Bear, se sumó a este tipo de branding 
en 2016 https://www.elmundo.es/yodona/moda/2018/01/16/5a5dfd94e5fdea202c8b4615.html. 



~ 34 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

(Haraway, 1999, p. 148), el cuerpo contemporáneo se está armando con los resul-
tados de análisis e imágenes “de su interior”. 

Volvemos a una concepción del cuerpo como máquina y en términos de ren-
dimiento, sin lo cual las técnicas de modelamiento, particularmente las vincula-
das al ejercitamiento, no tendrían la aceptación que tienen en la actualidad, pero 
¿cómo es que se instauran estas concepciones corporales al punto de normali-
zarse en los haceres cotidianos de lo sujetos? Al respecto Bourdieu comenta: 

En la lucha por la imposición de la visión legítima, en que la propia 
ciencia está inevitablemente empeñada, los agentes detentan un poder 
proporcionado a su capital simbólico, es decir, el reconocimiento que 
reciben de un grupo: la autoridad que funda la eficacia performativa 
del discurso en un percipi, un ser conocido y reconocido, que permite 
imponer un percipere, o, mejor aún, que permite imponerse oficialmente 
como imponente, es decir, frente a todos y en nombre de todos, del con-
senso respecto al sentido del mundo social que funda el sentido común 
(Bourdieu, 1985, p. 66).

De esta manera, mediante la legitimación de discursos vía la detentación 
de capitales simbólicos de sus enunciantes, es que las concepciones corporales 
se afianzan en las lógicas de sentido de los grupos sociales. El cuerpo pasa por 
el tamiz del discurso médico hegemónico. Se construye con las imágenes que 
se elaboran de él y de las consiguientes lecturas estructuradas desde la dupla 
salud/enfermedad. Por lo tanto, quiero definir a la contemporaneidad como la 
época en la que el cuerpo deja de tener a otros cuerpos como únicos interlocu-
tores y existe una constante interacción mediada por máquinas-pantallas con 
las cuales la simbólica corporal se teje con aparatos de visualización biomédicos 
y otros adelantos tecnológicos en materia computacional que terminan siendo 
asimilados por el sujeto (Haraway, 1991). Más que un difuminamiento entre lo 
“natural” y lo “artificial”, estamos ante una construcción diversa de lo corporal 
en tanto tropo de lo natural. Pareciera que la domesticación del cuerpo ya no 
está sólo atravesada por el control de los instintos, sino por la incorporación de 
elementos tecnológicos, es decir, hacer al cuerpo apto para interactuar y acoplar-
se a los requerimientos de éstos para una experiencia corporal distinta. 

El cuerpo como construcción sociocultural 

La representación del cuerpo en la contemporaneidad occidentalizada im-
plica una manera particular de relacionarnos con nuestra corporeidad, en la que 
la piel y las posibilidades de corporalidad son atravesadas por una dualidad 
que enfrenta al cuerpo y al ser humano. Es decir, lo que nos hace humanos, 
(ya) no está atado a una estructura biológica o a una construcción social, sino 
que, gracias a los avances tecnológicos y científicos en áreas como la Inteligencia 
Artificial, se ha llegado a concebir al humano como un cúmulo de información 
que pudiera migrar de “cascarón” a conveniencia. Entender al cuerpo y cómo es 



~ 35 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

que nos relacionamos con él (pues una distinción cartesiana sigue operando) re-
quiere entender no sólo los avances tecnológicos y médicos, implica reflexionar 
sobre las dinámicas de género, producción, consumo, estereotipos de belleza 
y particularidades de algunos grupos culturales que, aun estando inmersos en 
procesos occidentalizantes, constituyen nichos en los que se sincretizan diferen-
tes cosmovisiones sobre el cuerpo para generar modelos particulares de com-
prensión. Es decir, es necesario ver al cuerpo como algo que no sólo materializa 
al sujeto, sino que encarna dinámicas de diferente orden y nivel que sólo podrán 
ser visibilizadas en las prácticas corporales. 

Las pautas sociales se encarnan en los sujetos y se convierten en praxis que se 
tejen y cobran sentido solamente en contextos culturales, cuestión que abordan 
distintos autores: “para Bourdieu todo lo relacionado con la corporeidad res-
ponde a hábitos interiorizados por los agentes que forman un solo cuerpo con 
sus comportamientos” (Le Breton, 2002, p. 87), esto abona al interés volcado en 
el estudio del cuerpo de las últimas décadas. Pensar al cuerpo en la actualidad 
requiere que lo rehistoricemos, ¿qué sería de él sin la revolución sexual de me-
diados del siglo pasado? Aunque este texto no trata directamente de prácticas 
sexuales, lo atraviesan, 1) porque están relacionadas con la configuración actual 
que se tiene del cuerpo por la biopolítica generada post revolución sexual y 2), 
porque es parte de las prácticas que se ven afectadas por los proyectos corpora-
les que establecen los sujetos. Pensar al cuerpo contemporáneo desligado de la 
sexualidad no ayuda a construir explicaciones razonables sobre los fenómenos 
que le atañen, pues dada la conceptualización del cuerpo y el ejercicio de la se-
xualidad diferenciado y regulado, es importante considerar de dónde surge este 
interés y maneras de higienizar al cuerpo.

Considerar a los proyectos corporales anclados en la biopolítica que se ge-
nera en vistas de dinámicas de control (Heller & Fehér, 1995) y construcción de 
deseabilidad es fundamental para esta investigación pues nos permite poner el 
marco de acción en el que se desarrollan las pautas culturales que dan sentido 
a las decisiones de los sujetos de modificarse. Me gustaría detenerme un poco 
en esto porque considero que para entender las razones que llevan a ciertos 
sujetos a emprender proyectos corporales hay dos conceptos imprescindibles: 
disciplina y biopolítica. La disciplina es una herramienta analítica que nos ayu-
da a nombrar las estrategias que los sujetos emplean para modelar su cuerpo y 
su subjetividad de manera activa y la biopolítica refiere a las estrategias insti-
tucionales que se implementan para controlar al cuerpo social, y los proyectos 
corporales se tejen considerando estas dos dimensiones; los recursos que pue-
den desplegar los sujetos dentro de las posibilidades que permite la biopolítica. 

Pensar en el cuerpo contemporáneo trae el reto de dilucidar cuáles son las 
particularidades de este que nos llevan a diferenciarlo de uno “anterior”. Tal 
vez este sea uno de los puntos con mayor confrontación y falta de consenso en 
el campo, pues mientras hay algunos que consideran que esta particularidad 
reside en la proliferación de estrategias de modificación que se ofertan por parte 
de un mercado que pone al cuerpo al centro, hay otros que argumentan que la 



~ 36 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

humanidad tiene siglos modificando su cuerpo (Agudelo Torres, 2008), y lo que 
caracteriza a esta época no es que se modifique el cuerpo, sino el abanico de 
posibilidades para hacerlo mediante los avances tecnológicos y la sobrecodifica-
ciones de elementos, sin embargo, hay que considerar que la sobresignificación 
de estas prácticas solamente es posible en un momento histórico en el que el 
cuerpo es concebido de manera parcializada y como objeto de consumo (Álva-
rez Fernández, 2025; Lamadrid Guerrero, 2013; Quintero Martínez, 2011). Las 
alteraciones que se hacían al cuerpo en otros tiempos respondían a marcas de 
estatus y adscripción, permitiendo que los otros leyeran sobre uno condiciones 
que no era necesario explicitar porque eran consideradas tan fundantes de la 
identidad y condición del sujeto que se encarnaban mediante prácticas de mar-
cación corporal (López Naranjo et al., 2023); pensemos en los pies de loto que 
proliferaron entre las mujeres de estratos socioeconómicos altos en la China del 
siglo X hasta principios del XX, o las deformaciones craneales entre diferentes 
culturas precolombinas por todo el continente americano. 

La búsqueda por los marcadores identitarios que se llevan en el cuerpo pue-
de emanar de distintos contextos y estéticas. El cuerpo se fragmenta, lo que per-
mite a los sujetos armarse. La fragmentación del ser impera en una lógica de 
consumo que nos permite reconstruirnos a placer (si contamos con los elemen-
tos necesarios), siendo el cuerpo el espacio idóneo para esta labor. Es decir, las 
marcaciones corporales en otras épocas tenían la función de presentar de mane-
ra inequívoca el estatus y adscripción del sujeto; reforzaban la pertenencia a un 
grupo. Hoy en día las modificaciones se eligen a placer. Puede uno ser mexicano 
y tener tatuajes polinesios. Las alteraciones corporales contemporáneas cum-
plen una función muy distinta: expresar los deseos del sujeto y armarse una 
corporalidad a la medida. Sin embargo, debemos considerar que no todo se so-
luciona con simplemente desear. Incluso en estas nuevas formas de armar los 
cuerpos a placer, existen marcadores de distinción entre grupos. 

Siguiendo con la centralidad que cobra el cuerpo en la contemporaneidad, 
algunos autores consideran que ésta se debe a un impulso por personalizar nues-
tro cuerpo, y con esto, civilizarlo (Le Breton, 2010, 2024); hacer un borramiento 
del cuerpo genérico con el que nacimos para llevarlo a ser eso que queremos que 
represente y signifique (para uno y para los otros):

Citando a Nietzsche, Anders señala que hoy en día el cuerpo humano (o 
sea, el cuerpo tal y como lo recibimos accidentalmente de la naturaleza) 
es algo que “debe ser superado” y dejado atrás. Los cuerpos “en crudo” y 
sin adornos, no reformados ni intervenidos, son vergonzantes, ofensivos 
para la vista, y siempre dejan mucho que desear, pero por sobre todas 
las cosas son la prueba viviente del fracaso, la ineptitud, la ignorancia y 
la impotencia, y la falta de recursos del “yo”. El “cuerpo desnudo”, ese 
objeto que acordamos no exhibir en público por el decoro y la dignidad 
de sus “propietarios”, en la actualidad no refiere, dice Anders, “al cuerpo 
sin ropa, sino al cuerpo que no ha sido trabajado”, o sea, un cuerpo no 
suficientemente “reificado” (Bauman, 2012, pp. 86-87).



~ 37 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

“Hacer propio el cuerpo” pareciera ser el imperativo de las nuevas genera-
ciones; la identidad debe de ser llevada a “flor de piel” mediante la alteración del 
cuerpo. La entrada a una nueva desnudez en la que el no-trabajo o modelación 
de la carnalidad (lo que implicaría, para los sujetos que están en esta lógica de 
intervención corporal, estar conforme con su apariencia) puede ser interpretada 
como un descuido del individuo, o una carencia de recursos necesarios, sean 
estos monetarios o humanos, para invertir en el cuerpo. Como afirma Anthony 
Giddens (1998) en estos tiempos en los que la presentación del ser pesa tanto, el 
cuerpo se convierte en el medio ideal para anclar la identidad. 

El cuerpo toma preeminencia en la contemporaneidad en el entendido que 
permite movilizar y exponer numerosos elementos constitutivos de los sujetos 
más allá de los significados directos que pudieran tener, por ejemplo, tatuarse 
una flor no solo expresa que el portador tiene un gusto por éstas, sino que existe 
una conquista de la piel como espacio de enunciación donde se han desmontado 
ideas mayormente espirituales que recriminan la alteración del cuerpo. La piel 
cobra voz y se impone al otro, somos vistos y leídos sin que el otro pueda mediar 
un bloqueo. La intervención del cuerpo es una declaración de no conformidad 
con lo que se es, pero buscándola.

El cuerpo como objeto de consumo

El cuerpo está por todos lados, pero ya no como “perchero” de ropa o lugar 
que guarda “la esencia humana”; el cuerpo se ha posicionado en los medios ma-
sivos como “el objeto de consumo más bello” (Baudrillard, 2005) y es auspiciado 
por distintas instituciones sociales, dando como resultado una proliferación de 
discursos que atraviesan al cuerpo. Los comerciales o anuncios que publicitan 
la alteración corporal como un medio para arreglar o mejorar la calidad de vida 
son más comunes. Con esto no me refiero solamente a las prácticas de modifica-
ción corporal, los maquillajes, los tratamientos rejuvenecedores, la eliminación 
de marcas y vello corporal, las dietas, las fajas para esculpir siluetas y los pro-
ductos “milagros” que pululan en nuestra vida cotidiana, y que al final, lo que 
venden, es obtener cambios en la apariencia. Uno no compra una faja por la faja 
misma, sino pensando que nos permitirá ser vistos de cierta manera. Los sujetos 
devenimos algo más que una conciencia con un asiento corporal, pues existe 
una significación precisa sobre lo que esa carnalidad implica y sus límites en la 
actualidad. La concepción del cuerpo, aunque está atravesada por saberes cien-
tíficos, con vigencia cultural, no es lo único que moldea y establece los referentes 
de acción sobre el cuerpo. 

Los cuerpos deben ser leídos desde nuevos flancos que nos permitan apre-
hender analíticamente los discursos que los soportan y sus implicaciones (Brai-
dotti, 2000). No es posible pensar ya desde un sólo cuerpo hegemónico gracias a 
la proliferación de lentes/pantallas que permiten proyectar corporalidades-otras 
ante ojos ávidos.

Cabría aclarar que, si bien con la revolución industrial y la implementación 
de las cadenas de producción fordista el cuerpo tuvo que adaptarse a estar en 



~ 38 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

otros espacios y realizando otras actividades ayudadas por máquinas, lo que 
presenciamos actualmente no termina en la jornada laboral, existe una incor-
poración simbiótica a tal punto que la remoción de estos elementos, aunque sea 
temporalmente, trastoca por completo la manera de conducirse de los sujetos. 
Para algunos, el cyborg7 se dibuja como el cuerpo de la contemporaneidad urba-
na occidentalizada. Sin embargo, esto no podría ser posible sin las prácticas de 
consumo actuales que se han encarnado en los sujetos al punto de estructurar 
una vivencia del cuerpo ligada a la parcialización (no como un todo, sino visto 
como pedazos que se aglutinan) e intercambio de características físicas en la 
búsqueda de una experiencia particular que se construye como idónea. El cuer-
po se concreta como el espacio en el cual se puede acceder a la felicidad, pero 
no en el sentido de que el sujeto es cuerpo y, por lo tanto, su felicidad debe estar 
vinculada a su vivencialidad, sino, a la idea de que al adquirir cierta apariencia 
se podrá ser feliz en automático. Bajo esta lógica, el cuerpo de consumo:

Ha devenido el objeto más bello a solicitar, monopolizado en beneficio 
de toda la afectividad llamada normal (contra otras personas reales) sin 
por ello tomar un valor propio, desde luego, en ese proceso de inversión 
afectiva, no importa que el otro objeto pueda, de acuerdo con la misma 
lógica fetichista, jugar este rol. El cuerpo es el más hermoso de los objetos 
poseídos, manipulados y consumidos (Baudrillard, 2005, p. 199). 

El cuerpo es visto como el primer objeto que poseemos, al que más le inver-
timos y no podremos abandonar. De hecho, según la construcción del proceso 
salud-enfermedad-muerte (con el que empato teóricamente) que rige nuestra 
sociedad, es el cuerpo, particularmente su juventud, la que nos abandona a no-
sotros, de ahí la eficacia de la medicalización de la vida y de la consolidación del 
tratamiento de no-enfermedades.8 Esta situación ha creado toda una industria 
alrededor del mantenimiento de esta (desde cosméticos y cremas hasta procesos 
quirúrgicos), tanto así que desde hace décadas se ha puesto atención a esto des-
de el ámbito académico de las ciencias sociales (Heller & Fehér, 1995).

Si bien hay un posicionamiento desde lo posmoderno en algunos de los au-
tores que manejan este tipo de posturas, también es cierto que esta apreciación 
no es homogénea y la conceptualización misma que hacen de esto no embona 
con las expectativas, es decir, aunque la modificación del cuerpo se practica a 
diseño personal gracias a la gran tecnificación de la industria corporal, esto no 
ha servido para construir múltiples bellezas, sino que ha promovido una pro-
ducción al estilo más puramente fordiano de los cuerpos rejuvenecidos. Sin em-

7 “El cyborg como intento de pensar al mundo como mundo-otro debe ser tomado más como una figura retó-
rica que como una literalidad. Es poderoso no como un boceto a futuro sino por las preguntas que nos obliga 
a hacernos y a hacer a nuestras sociedades”(Rangel Lara, 2017, p. 297).
8 Aunque no es mi intención detenerme en este tema, me parece importante mencionar al lector que existe una 
línea de investigación que se enfoca en analizar los procesos de patologización y producción de padecimien-
tos como el envejecimiento, el sobrepeso y las pieles no-blancas que no son enfermedades, sino condiciones 
corporales que toman relevancia porque contravienen la idea de belleza/sensualidad hegemónica: juventud, 
delgadez y blancura. Cabe señalar que esta patologización atraviesa más a las corporalidades femeninas y 
existen una serie de estrategias que se ponen en acción para hacer notar a las mujeres cuando no incorporan (y 
no intentan) los elementos a los que se les atribuye belleza. 



~ 39 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

bargo el “consumo corporal” no se limita a este aspecto, pues tenemos una serie 
de otros productos que dan cuenta de las características deseables en los cuerpos 
y que van más allá del discurso, pues se encarnan con estrategias de modifica-
ción muy puntuales como las cirugías estéticas, los procesos de blanqueamiento, 
la eliminación del vello corporal, las micro abrasiones faciales, las diferentes 
dietéticas para el control de peso, los tatuajes/perforaciones/escarificaciones, 
prendas para controlar la figura (fajas) y la invención de técnicas y aparatos para 
ejercitar ciertas áreas del cuerpo (Cervantes Maciel, 2024; Fuentes Ponce, 2014; 
Moreno Pestaña, 2020; Olea, 2018). El empleo de todas estas estrategias y adi-
tamentos por parte de los sujetos, nos permiten mapear las maneras específicas 
en que el cuerpo es regulado y se lleva a ser el cuerpo deseado (por uno mismo) 
y deseable (por los otros). Ésta es la época donde tiene sentido preguntarnos 
por la construcción de proyectos corporales y las estrategias que los individuos 
emplean para ello.

Sin embargo, las estrategias de intervención corporal no son un fenómeno de 
la contemporaneidad, desde hace milenios grupos culturales han desarrollado 
técnicas para modificar el cuerpo, ejemplo de esto son los tatuajes, una prácti-
ca ampliamente extendida en distintos continentes, y que muy recientemente, 
gracias a las expediciones marítimas, empezó a practicarse en sociedades occi-
dentales (Berchon, 1886; Grognard, 1992; Rodríguez Luévano, 2016). El uso del 
tatuaje, actualmente, se ha filtrado a grupos sociales de lo más diversos, con mo-
tivaciones y significaciones particulares que se distinguen de lo que podríamos 
denominar “tatuaje ritual”9 y se asocia a rituales de paso y adquieren sentido 
para el grupo que lo emplea constituyéndose como una práctica grupal y no 
individual-estética como lo es comúnmente en nuestra sociedad. 

Entonces ¿qué tiene de novedoso las intervenciones corporales contemporá-
neas si el tatuaje y el ejercitamiento han sido practicadas por diversas culturas 
desde hace milenios? Lo novedoso se encuentra en tres dimensiones que pro-
pongo: 1) la concepción del cuerpo ha cambiado debido a la centralidad que ha 
tomado en la constitución de identidades individuales y a las dinámicas capita-
listas de producción-consumo logrando que el cuerpo se sitúe como el anclaje 
de la identidad y con esto  busca “imprimir” en él una serie de elementos de 
orden individual que permitan hacerlo-propio, es decir, le conferimos la respon-
sabilidad de mostrar nuestra originalidad, nuestro carácter, nuestras consignas 
políticas por lo que el cuerpo (y particularmente la piel) devienen la carta de 
presentación de nuestra mismidad. 2) esto ha generado una proliferación de 
estrategias de modificación corporal que tratan de generar-llenar una demanda 
de maneras de concretar características individuales; y, por último, 3) el empleo 
que están teniendo las estrategias de alteración corporal se están combinando en 

9 Aquí cabe aclarar que el “tatuaje ritual”, se inserta en una lógica grupal en la que este significa para el grupo 
de origen, son marcas cagadas ya sea con la edad, alguna hazaña o para denotar adscripción a un clan o a una 
actividad. El tatuaje, en estos casos puede ser pensado de manera colectiva, los sujetos no eligen los diseños, 
el momento, el área del cuerpo, los colores ni el “artista”, estos son determinados socialmente por la situación. 
Esta podría ser la distinción más relevante entre el “tatuaje ritual” y lo que podríamos denominar el tatuaje 
contemporáneo el cual no se instaura (todavía) en alguna etapa de la vida como un acto legítimo que permita 
que el otro lea en el sujeto algún tipo de datos biográfico-referencial dado su contenido individualista. 



~ 40 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

proyectos corporales complejos, de largo y corto alcance, para construir cuerpos 
ideales y armados a gusto por los sujetos. No se emplea el “paquete completo” 
de un estereotipo corporal; de un abanico de posibilidades, impulsadas por me-
dios de comunicación y redes sociales virtuales, los sujetos configuran cuerpos 
ideales mediante una estrategia de parcialización que recoge los atributos físicos 
que consideran más bellos/atractivos/viables para irlos montando de acuerdo 
con el lugar de enunciación a la apreciación que logran armar vinculada a su 
adscripción social.

Bajo este entendido, es que considero relevante estudiar los proyectos corpo-
rales más allá de lo anecdótico o en términos de registros descriptivos, como po-
sibilidades de entender cómo es que las dinámicas sociales- económicas globales 
afectan la constitución de la materialidad de los sujetos que a la vez se apropian 
y negocian en sus propios términos los parámetros de belleza, deseabilidad y sa-
lud para seleccionar y elaborar una estrategia que les permita obtener una cierta 
corporalidad que les genere ganancias en sus interacciones cotidianas.

El “cuerpo social”, pensándolo como el cuerpo que adquiere “tatuajes ritua-
les”, es dinamitado en las sociedades contemporáneas y en su lugar tenemos un 
cuerpo individual del que debe tomar responsabilidad cada “propietario”. Esto 
contribuye a generar dinámicas de vigilancia permanente sobre la apariencia 
(propia y ajena) y toda una serie de estigmatizaciones y penalizaciones hacia 
aquellos que no se ocupen de su cuerpo como se considera adecuado (pensemos 
en la patologización de la no-delgadez mediante índices de masa corporal o de 
otra serie de situaciones y procesos biológicos que son considerados no-idóneos 
como el envejecimiento). En esto se afianza la industria del cuerpo, elemento 
central para comprender, y en el cual se manifiesta, la relación que establecemos 
con nuestra corporalidad como objeto de consumo. Con esto me refiero a que el 
fin último de las estrategias que empleamos y los productos que adquirimos, así 
como la manera de socializarlos, es obtener una corporalidad. Es decir, consu-
mimos una serie de productos que son el medio para obtener el cuerpo deseado, 
porque ellos no son el fin último de la dinámica del consumo. Compramos tal o 
cual cosa pensando en que con eso podremos lograr ciertos cambios en el cuer-
po; adquirir/aumentar nuestro capital corporal/sexual (Rangel Lara, 2025).

La identidad individual y el cuerpo

Con esto aclarado, podemos decir que el cuerpo viene a jugar dos dobles 
vínculos un tanto peligrosos: por un lado, existe una vigilancia y control social 
sobre él, su uso, su presentación y disposición; y por el otro, hay una comple-
ta responsabilización de los sujetos por este siendo su tarea “mantenerlo”. Sin 
embargo, los parámetros de este cuidado y el manejo de una actitud corporal 
están referenciados en valoraciones sociales ancladas a condiciones de género, 
racialización, estrato socioeconómico, edad y profesión que generan distintos 
capitales y, que, a su vez, se estructuran mediante un deseo por hacer propio 
el cuerpo y marcarlo con elementos que lo distingan de los otros y que denotan 
características de la personalidad que se valoran. 



~ 41 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

El cuerpo es la concreción de una serie de capitales y condiciones de los 
sujetos que se encarnan mediante el habitus. De ahí la importancia de analizarlo 
desde las prácticas y los sentidos que lo hacen y sostienen. Nada hay de natural 
en él si consideramos que la lectura y su disposición (pensado como un manejo 
corporal), es decir, el cuerpo inmóvil, exhibe determinantes sociales que son 
referenciadas por un colectivo que permiten ligar esa corporalidad a una histori-
cidad; ¿cómo es que podemos asumir ciertas condiciones de un sujeto solamente 
de verlo? Las expresiones “se le echa de ver el dinero”, “se le nota el abolengo”, 
“tiene pinta de…” son solamente una muestra de que existe una serie de caracte-
rísticas que, si bien en muchas ocasiones no pueden ser señaladas con precisión, 
como cuando se usa la expresión “tiene un aire como de…”, las leemos en “au-
tomático” porque compartimos ese registro que nos permite operacionalizar la 
incorporación de un habitus que está vinculado, según Bourdieu, a los sistemas 
de enclasamiento:

Se dibuja así un espacio de cuerpos de clase que, dejando a un lado los 
azares biológicos, tiende a reproducir en su lógica específica la estructura 
del espacio social. Y no es por tanto pura casualidad el que las propie-
dades corporales sean aprehendidas a través de los sistemas de enclasa-
miento sociales que no son independientes de la distribución entre las 
clases sociales de las diferentes propiedades: las taxonomías en vigor 
tienden a contraponer, jerarquizándolas, las propiedades más frecuentes 
en los dominantes (esto es, las más especiales) y las más frecuentes en los 
dominados (Bourdieu, 2003, p. 190).

Así como en Cuerpos que importan (Butler, 2002) se desarrolla la idea de que 
no existe el cuerpo pregenérico (un cuerpo que no esté atravesado y constituido 
por el sistema de género), Bourdieu expone que no existe el cuerpo sin-clase. 
Los sujetos establecen negociaciones y apropiaciones entre distintos elementos 
de los sistemas de enclasamiento en los que se sitúan en su vida cotidiana y que 
terminan manifestándose en su manejo corporal, es decir, incorporándose. Y 
estas taxonomías no son neutrales o equivalentes, son valoradas dependiendo 
de su vinculación con los estratos socioeconómicos altos-dominantes. En este 
nivel es importante señalar que el éxito de estas prácticas que se incorporizan 
está relacionado con la repetición y naturalización de estas, es decir, el sujeto 
las realiza porque hacen sentido en un marco referencial, esto no significa que 
estas prácticas no sean razonadas o elegidas, sino que son posibles de ser selec-
cionadas y realizadas dadas las condiciones vitales del sujeto y a la construcción 
(y concepción) de su identidad individual. El cuerpo es uno de los soportes de 
la identidad individual en la modernidad debido a que en este se concretan las 
posibilidades y potencialidades del sujeto (Giddens, 1998). Dada la pérdida de 
certidumbres en la actualidad, los individuos tienden a replegarse a los bastio-
nes que les siguen dando sentido y pertenencia, en este caso, el cuerpo queda 
expuesto como el espacio idóneo para buscarse y mostrarse: “el control reglado 
del cuerpo es un medio fundamental para el mantenimiento de una biografía 



~ 42 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

de la identidad del yo; pero al mismo tiempo el yo está también más o menos 
constantemente “expuesto” a los demás debido a su corporeización”(Giddens, 
1998, p. 78). 

Dejar de pensarnos en relación con identidades colectivas inherentes hace 
que la búsqueda de la mismidad termine anclada en lo único en lo que se puede 
tener certeza: el cuerpo como materialización del ser. Sin embargo, todavía que-
da aclarar cómo se llegó a esto. Su propuesta responde en cierto modo a la lógica 
de la estructura estructurante estructurada  En la que, de manera simplista po-
demos decir, la vida social y sus normas están todo el tiempo en pugna; el actuar 
de los sujetos está condicionado, hasta cierto punto, por su lugar en la estructura 
social, pero esto no es inamovible, hay cierto grado de agencia por parte de los 
sujetos para moldear su accionar que a la vez termina repercutiendo en la es-
tructura, porque las instituciones y normas sociales no se dieron por generación 
espontánea, hay un proceso histórico detrás que ha construido los referentes 
sociales de nuestra cotidianidad. Entonces, eso que consideramos “tradición” es 
una construcción social temporal que se modifica. A Giddens (1998) le interesa 
proponer un modelo para entender las identidades modernas que no se quede 
en lo micro, sino que permita conectar múltiples niveles de interacción entre 
elementos de distinto orden. 

Este enfoque da la posibilidad de vincular los cambios en los aspectos más 
íntimos de los individuos (como el cuerpo y la identidad) a procesos globales 
que se enmarcan en dinámicas capitalistas de consumo, bajo este entendido, en-
tonces, analizar las maneras en que los individuos deciden, y logran, modificar 
su corporalidad estaría dando cuenta de algo más que un mero “gusto” perso-
nal, sino de una manera de concebir y regular a los sujetos (y su materialidad). 
Pensar que las elecciones que se hacen en los proyectos corporales responden 
exclusivamente a “caprichos” de los individuos y a su concepción particular 
de belleza es simplificar los procesos sociales involucrados en la construcción 
de las subjetividades modernas, así como de todos los mecanismos de control, 
resistencia y negociación que se tejen fino en las dinámicas sociales. Cuestiones 
tan personales como el “gusto”, un placer adquirido por ciertas cosas y prác-
ticas, está articulado desde distintos ángulos y condicionamientos de estrato 
socioeconómico, género y etnia que pasarán desapercibidos si nos centramos 
únicamente en el aspecto micro de su manifestación y no tratamos de conectar 
los distintos niveles del entramado social. 

El gusto permite hilar los proyectos corporales, en su calidad de una serie de 
estrategias de alteración corporal combinadas y elegidas por los sujetos, con los 
condicionamientos de estrato socioeconómico y género, y que se manifiestan, de 
manera puntual, en los consumos que hacen. Si bien este trabajo propone anali-
zar, y concebir, a los cuerpos como objetos de consumo, eso no invalida que los 
consumos vinculados al cuerpo se tomen como observables en la articulación 
de los proyectos corporales. Sin embargo, socialmente, no todos los gustos son 
valorados (y validados) de la misma manera. 



~ 43 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

El gusto cumple con distintas funciones sociales pero la que aquí busco resal-
tar es la de diferenciador jerárquico, es decir, crea distinción en dos acepciones, 
la de efecto (distinguir unos sujetos de otros) y la de cualidad (que ésta gire en 
torno a una valoración de los atributos). Bourdieu (2003) ofrece un acercamiento 
teórico a la constitución de la distinción desde los distintos capitales. Los gustos 
se constituyen como diferenciadores y están ligados a consumos precisos que 
dentro del marco referencial de capitales permiten situar a los sujetos que los 
hacen con relación a la clasificación que propone Bourdieu, sin embargo, ésta 
cambiará de acuerdo con el lugar de enunciación del individuo. Es decir, hay 
consumos  que son tildados como “simples y básicos” por los estratos socioeco-
nómicos altos, pero no son concebidos como tales por los estratos socioeconó-
micos bajos que los hacen, puesto que hay una naturalización y legitimación de 
estos en su entorno, sin embargo, para otros grupos con otro tipo de referentes, 
éstos se constituyen como señales de “mal gusto” o “falta de gusto”. Es impor-
tante mencionar que los gustos, al ser construcciones sociales, se modifican, lo 
que generaría que ciertos consumos que en algún momento fueron estigmati-
zados, posteriormente, sean legitimados por los estratos socioeconómicos altos. 

Un caso icónico de esto ha sido el reguetón, que en sus orígenes fue asociado 
a los barrios populares caribeños, a situaciones de violencia, y objetivación de 
la mujer, sin embargo, en los últimos años ha habido un proceso de “blanquea-
miento”10 de este género musical (que no es el primero; el jazz pasó por algo 
similar). Hay un grupo de artistas/cantantes (colombianos y puertorriqueños) 
que se han encargado de hacerlo más “correcto” o menos incómodo para las 
élites. Cabe señalar que, unido a este blanqueamiento musical, un modelo de 
belleza más latino ha ido ganando terreno en los referentes de ideales corpora-
les. El posicionamiento en pantalla de cantantes como Shakira, Jennifer López, 
Anitta, Becky G y Camila Cabello, por mencionar solo algunas, ligado al imperio 
construido por las Kardashian en un primer momento, han abierto la puerta a 
que sea legítimo aspirar a otro tipo de bellezas que no corresponden con la es-
tética occidental/europea y las estadísticas publicadas por la ISAPS corroboran 
que ha habido un incremento considerable de las intervenciones destinadas a 
aumentar los glúteos. De esta manera, me permito señalar que la relación inne-
gable entre los consumos, el gusto, la concepción de los ideales corporales, el 
estrato socioeconómico y el género queda establecida, sin embargo, falta consi-
derar un elemento fundamental: la función del otro en la construcción de ideales 
corporales.

El cuerpo para la mirada del otro

Uno de los elementos que quiero poner a consideración, porque aparece ve-
lado en la mayoría de las investigaciones que se arman desde los testimonios 
de los sujetos, es el papel que juega “el otro” en la construcción de las corpo-
ralidades. En los testimonios de los sujetos hay una preeminencia por justificar 
10 Existen algunos textos periodísticos que han dado cuenta de este proceso http://www.venta-
nalatina.co.uk/2018/07/reggaeton-and-race/  https://elpais.com/cultura/2017/09/06/actuali-
dad/1504649948_890230.html. 



~ 44 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

su praxis corporal desde sus deseos y buscando la individualidad, como si la 
única opinión que contara fuera la propia. Se da un ocultamiento del otro como 
elemento fundamental en la toma de decisiones sobre la apariencia, cuando está 
presente en las consideraciones que tomamos.

Las alteraciones que realizamos en nuestro cuerpo con fines estéticos res-
ponden a dos macro motivadores, que se componen de subcategorías: ser más 
atractivos o convenientes para alguien, o que los elementos que pensamos 
constitutivos de nuestra mismidad sean evidentes para los demás, porque, si 
lo consideramos, nuestro cuerpo no-es para nosotros, es para que los otros nos 
identifiquen. Nosotros solamente tenemos posibilidad de observarnos mediante 
superficies reflejantes (espejos) y pantallas, sin embargo, los otros siempre nos 
ven. Primero reconocemos otros cuerpos que el propio. 

La elección de un proyecto corporal, sea mínimo o extenso, tiene como pie-
dra angular la mirada del otro, ¿qué beneficios considera el sujeto que obtendrá 
con esta nueva apariencia? es algo que debe estar presente en los cuestiona-
mientos de los investigadores para entender el papel que juegan las relaciones 
sociales y el ser deseables para otros, pues los proyectos corporales que llevan a 
cabo los sujetos no están flotando o se justifican y cobran sentido desde el sen-
cillo “deseo propio”; están atados a toda una serie de valoraciones sociales que 
ellos sopesan y negocian de acuerdo a los beneficios que quieren obtener; lo que 
puede ir desde tener un mejor empleo, establecer una relación afectiva, elevar su 
autoestima al ser objeto de deseo de otros, u obtener un mejor trato en las inte-
racciones cotidianas.11 Bourdieu define como una ganancia de capital corporal a 
estas alteraciones que hacen los individuos con el objetivo de obtener beneficios 
exclusivamente por su apariencia (2003).

Pensar al cuerpo como un proyecto “personal” borra la posibilidad de anali-
zar cómo es que los sujetos se sitúan en contextos sociales, las valoraciones que 
hay sobre ciertos aspectos de la corporalidad y cómo es que se establecen nego-
ciaciones entre los estereotipos hegemónicos, los elementos propios de algunos 
grupos y las inclinaciones estéticas de los sujetos. 

El cuerpo, como objeto de un mercado de bienes y servicios, que tienen la 
única finalidad de modificar la apariencia con motivos estéticos, se pone al cen-
tro y bajo el continuo escrutinio de los pares, ante un abanico tan diverso de es-
trategias y productos de alteración corporal, con costos tan diversos que no so-
meterse a alguna modificación parece acarrear algunos estigmas, pues el cuerpo 
es concebido como un proyecto en proceso y al que siempre se le puede “hacer 
algo más”.

Incluso los investigadores más relevantes sobre las sociedades contemporá-
neas no pueden abstraerse de mencionar este fenómeno si quieren dar cuenta de 
manera integral de lo que implican sus objetos de estudio:
11 En este último punto habría que considerar un tipo de alteración corporal que está ligada a la racialización 
de los cuerpos. El blanqueamiento de la piel, ya sea de tipo temporal (maquillaje) o permanente (mediante 
cremas, productos dermatológicos o procedimientos despigmentantes) cobra sentido para poblaciones que 
han sido discriminadas por su tono de piel, pensemos en grupos indígenas o afrodescendientes. La alteración 
del tono de piel junto con el tipo de cabello y marcadores étnicos como la vestimenta son de los elementos 
que los individuos pueden modificar para paliar identificaciones con grupos subordinados estructuralmente. 



~ 45 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Las grandes empresas especializadas en “el comercio de pieles”, vale 
decir, aquellas dedicadas a vender servicios personales para el cuerpo 
de sus clientes, van por ese camino. Lo que publicitan más ávidamente 
y venden con mayor beneficios financieros son los servicios de extrac-
ción, remoción y eliminación: de grasa corporal, arrugas faciales, acné, 
impureza remanente y misteriosa, todo cuerpo extraño no digerido que 
se ha instalado ilegítimamente después de los banquetes del pasado y 
que parece decidido a quedarse a menos que sea eliminado por la fuerza 
(Bauman, 2012, p. 59).

Pareciera que lo que ofrece esta Industria del cuerpo es la posibilidad de 
seleccionar los eventos y prácticas que pueden dejar marca en el cuerpo y mol-
dearlo. Hacer un cuerpo a nuestro antojo que nos permita acceder a una serie de 
situaciones que consideramos benéficas para nuestra vida. Pensando, siempre, 
que el legitimador de ese cuerpo será un otro, conocido o no, relevante o no, 
pero siempre un otro que convierta nuestras horas invertidas en el gimnasio, el 
estudio de tatuaje o en el quirófano en otros tipos de capitales. 

Conclusiones sobre el cuerpo como objeto de estudio

El cuerpo en las sociedades occidentalizadas contemporáneas es un cons-
tructo sociocultural donde se materializan normas, resistencias y subjetivida-
des. Desde un enfoque constructivista, este artículo destaca que los proyectos 
corporales son estrategias integrales que combinan prácticas de modificación 
(de forma: ejercitamiento, cirugías; y de superficie: tatuajes, blanqueamiento) 
con consumos estéticos, mediados por tecnologías de visualización (rayos X, re-
des sociales) y discursos médicos hegemónicos. Los aportes de Giddens (1998), 
Bauman (2007), Bourdieu (1985, 2003), Foucault (1999) y Haraway (1991, 1999) 
permiten analizar el cuerpo como un sitio de negociación entre agencia indi-
vidual y estructuras sociales, donde la mirada del “otro” legitima alteraciones 
estéticas en busca de capital corporal (deseabilidad, estatus, mejor trato social).

Un hallazgo clave es la fragmentación en los estudios de corporalidad: prác-
ticas como tatuajes o cirugías se analizan aisladamente, ignorando su articu-
lación en proyectos corporales integrales. Este trabajo aboga por un enfoque 
holístico que conecte dinámicas de género, estrato socioeconómico y etnia con 
consumos culturales, como el auge de estéticas latinas tras el “blanqueamiento” 
del reguetón o el impacto de campañas de marketing. La industria del cuerpo 
perpetúa un ciclo de consumo al presentar la materialidad como un proyecto 
en constante mejora, mientras la biopolítica (Foucault) y los gustos (Bourdieu) 
regulan las subjetividades. Mi posicionamiento reflexivo, como investigadora 
cuya corporalidad también está intervenida, subraya la necesidad de análisis 
situados que no universalicen, sino que visibilicen las complejidades de la cons-
trucción identitaria en contextos contemporáneos.



~ 46 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Referencias 

Agudelo Torres, M. del M. (2008). Definir lo indefinible. El papel de las tecno-
logías de construcción corporal en las problemáticas sobre el cuerpo 
como territorio en disputa. Signo y Pensamiento, XXVII(53), 128-139.

Álvarez Fernández, S. (2025). Prácticas de sentido: Filosofía y psicología del tatuaje, el 
culturismo y la modificación corporal extrema. Eikasía, 126, 47-88.

Árechaga, A. J. (2011). El cuerpo en tensión. Un análisis sobre las desigualdades sociales 
a través del cuerpo. En V. D’hers & E. Galak, Estudios sociales sobre el cuerpo: 
Prácticas, saberes discursos en perspectiva (pp. 197-215). Estudios Socio-
lógicos.

Baudrillard, J. (2005). La société de consommation. FolioEssais.
Bauman, Z. (2012). Vidas de consumo (3era ed.). Fondo de Cultura Económica.
Berchon, E. (1886). Discours sur les origines et le but du tatouage. G. Gounouilhou,.
Bourdieu, P. (1985). ¿Qué significa hablar? Economía de los intercambios lingüísticos. 

AKAL.
Bourdieu, P. (2003). La distinción. Criterio y bases sociales del gusto. Taurus.
Braidotti, R. (2000). Sujetos nómades. Paidós.
Butler, J. (2002). Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del 

«sexo». Paidós.
Cardona Rodas, H. (2024). Fotografía, medicina y corporalidad: El dispositivo 

de la imagen en las formas de aprehensión discursiva de la enferme-
dad. História Ciências Saúde- Manguinhos, 31, 1-21.

Castro Lemus, N. (2016). Re-conceptualización del constructo de imagen corpo-
ral desde una perspectiva multidisciplinar. ARBOR Ciencia, Pensamien-
to y Cultura, 192(781), 1-13.

Cervantes Maciel, V. (2024). La sustancia: Análisis de la violencia simbólica y 
falso capital erótico. Revista Humanismo y cambio social, 24, 282-291.

Córdoba, M. (2010). La cirugía estética como práctica sociocultural distintiva: 
Un lacerante encuentro entre corporeidad e imaginario social. Revista 
Latinoamericana de Estudios Sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, 2(2), 37-
48.

Fuentes Ponce, A. (2014). La belleza cuesta. De los tips a la cirugía estética ¿Cuál 
es la promesa que se persigue? En Prácticas corporales: Performatividad y 
género (pp. 112-151). La Cifra.

Giddens, A. (1998). Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la época 
contemporánea. Ediciones Península.

Grognard, C. (1992). Tatouages, tags à l’åme. Syros Alternatives.
Haraway, D. (1991). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reivindicación de la naturaleza. 

Cátedra.
Haraway, D. (1999). Las promesas de los monstruos: Una política regeneradora 

para otros inapropiados/bles. Política y Sociedad, 30, 122-163.
Heller, Á., & Fehér, F. (1995). Biopolítica. La modernidad y la liberación del cuerpo. 

Ediciones Península.



~ 47 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Islas Carmona, J. O. (2008). El prosumidor. El actor comunicativo de la sociedad 
de la ubicuidad. Palabra Clave, 11(1), 29-39.

Lamadrid Guerrero, G. (2013). Tatuajes y perforaciones: Signos de identidad vs. 
Estigmatización social. En E. Muñiz García, Mauricio Memorias del VI 
Congreso Internacional de Ciencias, Artes y Humanidades “El Cuerpo Des-
cifrado”: La ciencia y la tecnología en las prácticas corporales (pp. 417-425). 
El Cuerpo Descifrado.

Le Breton, D. (2002). Antropología del cuerpo y modernidad. Nueva Visión.
Le Breton, D. (2010). Firmar o rasgar el cuerpo: Las nuevas generaciones. En E. 

Muñiz (Ed.), Disciplinas y prácticas corporales. Una mirada a las socieda-
des contemporáneas (pp. 72-85). Anthropos Universidad Autónoma de 
México.

Le Breton, D. (2024). Signos de identidad. Tatuajes, piercings y otras marcas corpora-
les. Topía.

López Naranjo, F., Córdova Moreno, R., Heyerdahl Viau, I., & Martínez Nuño, 
J. M. (2023). Evolución histórica y actualidad de los tatuajes. Fides Et 
Ratio, 25(25), 45-68.

Moreno Pestaña, J. L. (2020). Cuerpo, capital erótico, explotación. En L. E. Alon-
so, C. Fernández Rodríguez, & R. Ibáñez Rojo, Estudios sociales sobre el 
consumo (pp. 1-16). CIS.

Olea, B. (2018, octubre 8). Capital corporal y el privilegio de la belleza. Bas-
tián Olea Herrera. Sociología, género, y la estigmatización de la gor-
dura. Bastián Olea Herrera. https://bastian.olea.biz/capital-corpo-
ral-y-el-privilegio-de-la-belleza/

Quintero Martínez, J. (2011). Una transformación corporal, como proceso de sig-
nificación. En E. Muñiz García & M. List Reyes, Memorias del V Congre-
so Internacional de Ciencias, Artes y Humanidades “El Cuerpo Descifrado”: 
Las prácticas corporales en la búsqueda de la belleza (pp. 400-425). Univer-
sidad Auntónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.

Rangel Lara, T. (2017). Donna Haraway: De diosas, cyborgs e inapropiados/
bles. En J. Ramírez & A. Morquecho, Repensar a los teóricos de la sociedad 
III (pp. 289-305). Universidad de Guadalajara.

Rangel Lara, T. (2025). Aprender en comunidad: Propuestas alternativas de 
aprendizaje. Andamios, 22(58). https://doi.org/10.29092/uacm.
v22i58.1183

Rodríguez Luévano, Á. (2016). Tatuajes, territorios corporales del México fini-
secular. Trace. Travaux et Recherches dans les Amériques du Centre, 70, 
107-127.

Shilling, C. (1993). The body and social theory. SAGE Publications.


