
Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

La Incaidad en el proceso de la Identidad Peruana 

Inkaity in the process of Peruvian Identity 

LORENZO RISCO PATIÑO1

Universidad de Bonn (Alemania)
lorenzorisco1981@gmail.com

Recibido: 10 de septiembre de 2025
Aceptado: 23 de octubre de 2025

Resumen
El presente ensayo explica sobre cómo se ha llegado a construir el concepto de incaidad y 
su relación con las manifestaciones modernas de la indigeneidad. Por medio de la antro-
pología histórica, el análisis de larga duración y la aproximación ontológica se ha esta-
blecido que estos conceptos pueden ser vitales en contextos sociales urbano-rurales que 
reclaman una nueva lectura de la identidad peruana. Los resultados del estudio muestran 
que la incaidad debe ser entendida desde una visión aglutinadora que refuerce la identi-
dad y como un fenómeno de la memoria que genere conexiones sociales. Asimismo, la in-
caidad junto con la indigeneidad son herramientas de lucha social y proselitismo político.
Palabra claves: inca, incaidad, identidad, indigeneidad, ontología

Abstract
This essay examines how the concept of Inkaity has been constructed and how it relates to 
modern expressions of indigeneity. Through historical anthropology, longue-durée analy-
sis, and an ontological approach, it is argued that these concepts are vital in urban–rural 
social contexts that demand a renewed reading of Peruvian identity. The findings indi-
cate that Inkaity should be understood as an integrative framework that reinforces iden-
tity and as a memory phenomenon that generates social connections. Likewise, Inkaity, 
together with indigeneity, functions as a tool of social struggle and political mobilization.
Keywords: inkas, inkaity, identity, indigeneity, ontology

1 Arqueólogo con maestría en Antropología de las Américas (Universidad de Bonn), se enfoca en la investi-
gación arqueológica de periodos tardíos en el norte de Perú y actualmente profundiza en los estudios de las 
primeras ocupaciones españolas, antes de las reformas toledanas (1570). 



~ 199 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Introducción

El nacionalismo peruano está influenciado, no solo por una constelación de 
héroes republicanos, sino también por la historia y la iconografía inca. En el 
imaginario colectivo, la arqueología y la historia de los Incas han sido fuentes 
suministradoras de narraciones, que han sintetizado a la cultura antigua del 
Perú, por encima de otras culturas arqueológicas. La idea de un gran imperio 
conquistador, que abarcó el territorio de seis países, cuyo único centro de poder 
fue el Cusco y el quechua su única lengua; ha seducido hasta los académicos, 
quienes han formulado tesis sobre una sociedad de máxima civilización. Sin 
embargo, análisis retrospectivos pueden dar luces sobre cómo lo inca o la incaidad 
traspasó a su época y se sostiene, a un nivel disgregado, no solo en el periodo 
colonial y republicano; sino también en la presente era postmoderna. Evaluar 
el recorrido de la incaidad en el tiempo, permite visualizar cómo los rezagos del 
imperio, dejaron su huella cultural en la presente sociedad, después de su caída.

Por otro lado, la indigeneidad, entendida como el activismo político indígena 
mediante el uso del poder generativo (Pratt, 2010, p. 438), ofrece un marco de 
estudio etnográfico más amplio, ya que incorpora variables de análisis ontológicas 
que ayudan a descifrar el comportamiento social de las comunidades indígenas 
en relación a su entorno físico-ambiental. En esa perspectiva, surge la inquietud 
de cuestionar ¿Cómo se ha heredado la incaidad en la historia peruana? y ¿Cuál 
es su definición dentro del marco de la indigeneidad? El presente estudio se 
encarga en esclarecer bajo qué ámbitos habitan estos dos conceptos y como 
se relacionan, teniendo en cuenta que la incaidad se encuentra insertada en los 
contextos urbanos de la sociedad y en su proyección cultural. 

A inicios de la década del 80, se manifestó que el problema de la identidad 
peruana no había sido resuelto, por el contrario se había agravado (Flores 
Galindo, 1994, p. 343). En la actualidad, surge la necesidad de profundizar sobre 
la discusión de cómo nos auto-percibimos culturalmente, especialmente dentro 
del contexto de la multiculturalidad urbano-rural peruana. En ese sentido, 
se plantea que el análisis de la incaidad, puede ser un aspecto que ayude a 
comprender el fenómeno de la identidad. Entonces es preciso primero, definir 
identidad como una categoría social. Ella puede ser expresada como parte 
del yo socializado y culturizado (Kaulicke, 2004, p. 341). La identidad social 
es un conjunto de relaciones que se comparten, tales como memoria, lugar, 
ancestralidad, género, ocupación, prácticas rituales o expresiones culturales; y 
que suelen moverse entre diferentes contextos sociales y ambientes culturales 
(Janusek, 2004, pp. 16-17). Mediante el enfoque de la antropología histórica, 
que combina métodos y perspectivas antropológicas con fuentes y problemas 
de la historia; se presenta a continuación, no solo un repaso de larga duración, 
sino también un análisis estructural del proceso social prehispánico, colonial 
y contemporáneo. Asimismo, mediante el análisis de nuevas ontologías de 
estudios etnográficos, se muestra también que pueblos originarios (ayllus) del 
Cusco coinciden en conservar y comprender a las entidades andinas todavía 
como pachamama y apu.



~ 200 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Antecedentes y enfoques neoincaistas

El debilitamiento de las esferas del gobierno y el repentino descontrol del 
territorio del Tahuantinsuyo marcó el ocaso inca. Las causas de este estallido 
pueden ser rastreadas desde antes de 1532, año de la incursión española. El duelo 
por convertirse en el Sapa Inca, entre Huáscar y Atahualpa, implicó un clima 
previo de conflicto. Como lo recuerda Titu Cusi Yupanqui en 1570, la ocupación 
de Cajamarca debe ser considerada dentro del contexto, en el que Atahualpa 
ya había ganado la guerra a su hermano Huáscar, antes de que Pizarro entrara 
al Perú. Cuando Francisco Pizarro capturó y mató a Atahualpa se reinició la 
guerra (Julien & Yupanqui, 2006, p. xxiii). A partir de ello, el avance de las 
tropas hispanas buscó apoderarse del Cusco. En oposición, en 1536 ocurrió el 
fallido alzamiento indígena liderado por Manco Inca y su corte, quienes luego 
se replegaron hacia la zona montañosa de Vilcabamba (Bauer et al., 2016, p. 28). 
Finalmente, en 1572 el último heredero del linaje, Túpac Amaru I fue ejecutado 
en la plaza principal del Cusco, bajo la orden directa del virrey Francisco de 
Toledo (Regalado, 1997, pp. 129-131). El marco temporal de estos sucesos 
(1532-1572) muestra la disolución gradual de la estructura política del estado 
inca, mientras que el reino español experimentaba un proceso de imposición 
de sus instituciones, la cual se consolidó cuando se instauraron las reformas 
toledanas (1569-1581) (Bonnett, 2000). En base a ello, es posible entender cómo 
los españoles derrocaron a la élite inca, y la usurpación de la autoridad sobre el 
estado nativo más grande de América, estableciendo un gobierno de facto de 
España en los Andes (Julien & Yupanqui, 2006, pp. vii-viii). Bajo esta perspectiva 
y en una visión posterior, el término neoinca ha sido entendido como una noción 
de resurgimiento, la cual presenta diversos abordajes:

Estado neoinca fue un movimiento separatista y estuvo organizado por 
incas descontentos que se resistieron a la colonización (Kubler, 1947, pp. 189-
190). Esta interpretación propone que la sociedad inca se reorganizó a pesar 
de la desintegración de las élites. No obstante, los lazos dinásticos siguieron 
operando y se debió cumplir con el rol del liderazgo político. Esta postura alude 
a una resistencia militar y al rechazo del nuevo orden español. Por otra parte, 
el discurso neoinca, explica el rol mediador que desempeñó Titu Cusi Yupanqui, 
quien se inspiró en la corriente española para denunciar la dominación colonial 
y defender sus derechos como soberano legítimo. Sincretismo y resistencia 
aparecen estrechamente mezclados en el discurso (Roy, 2014, p. 95). Éste 
además fue manejado como una estrategia política neoinca, con la intención de 
no expulsar a los españoles del Perú, sino para asimilarlos a una estructura dual 
andina del poder político. El mecanismo diplomático,2 resultó ser un poderoso 
instrumento de resistencia (Roy, 2014, pp. 87-88). Esta forma de rebeldía implicó 
también una relación paradójica, la cual no procuraba reconquistar el imperio 
inca, pero tampoco obedecía a una lógica de sumisión, pues trataba de aplazar 
el momento de rendición y sobretodo no implicaba ninguna renuncia a la idea 
2 Por ejemplo, la visita de Sayri Tupac Inca al Virrey Andrés Hurtado de Mendoza en Lima, https://poma.
kb.dk/permalink/2006/poma/442/es/text/?open=id21. 



~ 201 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

de conflicto (Roy, 2016, p. 31).
La resistencia neonica se ha fundamentado a partir de intervenciones 

arqueológicas, en el yacimiento de Puruchuco-Huaquerones (Murphy et al., 2011, 
p. 62), en donde contextos de conflicto han mostrado enfrentamientos armados, 
entre los españoles y las fuerzas neoincas. Los hallazgos han confirmado el relato 
histórico del Cerco de Lima, el cual fue una acción militar para retomar el control 
inca. Asimismo, en Vilcabamba después de que Manco Inca fuera asesinado, 
la resistencia contra los españoles prosiguió bajo el liderazgo sucesivo de sus 
hijos.3 Durante este período, la nobleza incaica residió en el pueblo de Vitcos, 
así como en Vilcabamba; aquí, la resistencia se materializó en una fortificación 
ubicada en el cerro Huayna Pucará (Bauer et al. 2016:30-31).

El último abordaje proviene de la arquitectura neoinca. Esta categoría describe 
una variedad de edificios con vínculos claros con la tradición arquitectónica de 
estilo inca imperial o clásico (Hyslop, 1990, p. 26; Nair, 2003, p. 114). Arquitectura 
inca fue construida en el periodo colonial, especialmente en el Cusco.4 Stella 
Nair (2003) señala que lo neoinca se refiere a un renacimiento del estilo inca 
después de un tiempo significativo de abandono. Sin embargo, abundante 
evidencia que ha sobrevivido en el área que rodea el Cusco, revela que no 
existe algún momento del periodo colonial temprano en el que haya cesado la 
arquitectura inca. Por el contrario, la arquitectura neoinca aparece conjuntamente 
con construcciones imperiales incas, como es el caso de Chinchero (Nair, 2003, 
p. 114). La designación de la arquitectura parece haber sido influenciada por el 
movimiento reivindicativo neoinca. En ese sentido, es que la autora ha señalado, 
más bien, a esta arquitectura como “vernácula” (Nair 2003:115). Sin embargo, 
el término neoinca persiste, como es el caso del pueblo de San Cristóbal de 
Pampachiri (Apurímac), cuyo portal principal de su iglesia está rodeado de 
un alto relieve que “constituye una de las esculturas mejor preservadas, más 
elaboradas y uno de los ejemplos menos conocidos de arte neo-inca” (Barnes, 
1993, p. 183).

Los estudios antes expuestos son interpretaciones que han ayudado a 
comprender los remanentes del imperio inca y su memoria. No obstante, en el 
caso de Vilcabamba se han generado discursos míticos, los cuales en el imaginario 
andino, especialmente colonial, han generado un simbolismo de regeneración 
y resistencia (Roy, 2017). Esta narrativa y los espacios arqueológicos han sido 
incorporados en los discursos políticos desde el periodo colonial, republicano y 
hasta nuestros días.

Otras formas de incaidad se observan a inicios del siglo XVII, cuando el 
testador Juan Melchor Carlos Inca (1630), descendiente de Paullu Topa Inca 
(c.1516-1549) y aliado principal de Diego de Almagro, otorga en herencia 

3 Sayri Túpac (1544-1560), Titu Cusi Yupanqui (1560-1571) y Túpac Amaru (1571-1572) (Bauer et al., 2016, 
pp. 30-31).
4 “This so-called neo-Inka architecture is found in sites such as Vilcabamba, Ollantaytambo, Yucay, and Cuzco. Fine 
neo-Inka masonry walls in Cuzco are usually vertical, not battered, and the larger stones are not necessarily placed in 
the lower courses” (La arquitectura neoinca se encuentra en lugares como Vilcabamba, Ollantaytambo, Yucay y 
Cuzco. Paredes de mampostería fina neoinca en Cuzco son generalmente verticales, sin estar maltratadas y las 
piedras más grandes no se colocan necesariamente en los cursos más bajos) (Hyslop, 1990, p. 26). 



~ 202 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

objetos de vestimenta. El autor Juan C. de La Puente (2024) muestra cómo un 
sombrero de vicuña y finas prendas aparecen en el testamento de Juan Melchor, 
pero señala a esta materialidad como posibles símbolos de la identidad inca 
presentes todavía en el corazón del nuevo imperio español (de la Puente, 2024). 
En esta época, la incaidad también quedó plasmada en representaciones artísticas 
barrocas como la pintura. Ese es el caso del lienzo de las bodas (capitán Martín 
de Loyola con Beatriz Ñusta y Juan H. de Borja con Ana María Coya de Loyola 
/ 1675-1690). El tema del lienzo representa, más que su incorporación al vasto 
imperio de la casa de Austria, “el ingreso del Perú a un ámbito aun mayor, 
a una cristiandad centrada en Roma, bajo la tutela espiritual de la Compañía 
de Jesús (…). Se explica así que el cuadro de las bodas asuma una decidida 
empatía con las manifestaciones del llamado renacimiento inca enarbolado 
por los curacas del Cusco y el sur andino. Por medio de trajes, retratos, 
representaciones teatrales o piezas decorativas de evocación incaica como los 
queros, estos príncipes vasallos de acuerdo con la expresión acuñada por John 
Rowe, buscaban redefinir su identidad étnica en el contexto colonial. Al evocar 
el pasado imperial incaico reclamaban para sí el estatus de privilegio concedido 
por la temprana legislación indiana (…)” (Wuffarden, 2019).5 Las motivaciones 
por las cuales las élites cusqueñas buscaban una redefinición de su identidad, es 
lo que impulsó el surgimiento del renacimiento inca.

Para 1719, en Cusco, la memoria de los monarcas prehispánicos estaba 
plasmada en retratos e insignias, presentes en iglesias, claustros y casas 
principales. El clima de afirmación de las antiguas tradiciones propició que los 
descendientes de la nobleza inca -alentados por una política de reconocimiento 
condicionado por parte de la corona española- evocaran las grandezas del 
pasado imperial por medio de lienzos, representaciones escénicas y objetos 
suntuarios, e incluso a través de la vestimenta y el adorno personal; en busca 
del lugar de privilegio que su identidad redefinida les deparaba dentro de la 
sociedad colonial (Wuffarden, 2005, pp. 175-178). El descenso de la iconografía 
incaica, producida por encargo de los curacas cusqueños fue cediendo el paso 
a la iniciativa de personajes que encarnaban el nuevo espíritu de la Ilustración, 
lo cual dejó de lado la rica tradición local, representada por la pintura de incas; 
para luego mutar hacia las convenciones europeas (Wuffarden, 2005, p. 247).

Hacia el siglo XVIII, la sociedad colonial americana se vio influenciada 
por los pensamientos de la Ilustración europea. Pero en el siglo anterior, el 
estilo narrativo de los Comentarios Reales del “Inca” Garcilaso de la Vega, cuya 
información recopilaba la tradición oral de la dinastía prehispánica inca, generó 
un espejo incaico, que en realidad fue el reflejo del mismo autor Garcilaso, fiel a 
su propia gesta mestiza, de llegar a ser la voz “Inca” que el mismo interpretó 
(Thurner, 2021, p. 44). El espejo incaico iluminó la Ilustración francesa, sin 
embargo ella echó poca luz y mucha sombra sobre el espejo del Inca y el Perú 
(Thurner, 2021, p. 48). El halo de la Ilustración llegó también hacia finales del 
siglo XIX, en la imaginación de los primeros exploradores, quienes representaron 

5 En https://www.youtube.com/watch?v=rTBg7IOOc4I&t=2064s (Museo Nacional del Prado, 2019).



~ 203 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

gráficamente los restos arqueológicos que descubrían. Esto se puede observar 
en una representación iconográfica que idealiza la historia antigua y al pueblo 
peruano. Esta es la Puerta del Sol republicana de Rivero y Tschudi (1851), que 
también es un espejo de Inca, que pronto se convertiría en un logo. En el siglo 
XX, este logo andino será un motivo arquitectónico para la fachada del Museo 
Nacional de Arqueología del Perú y será también reproducido en museos y 
estatuas en Bolivia y Argentina (Thurner, 2021, p. 72).

En un análisis de los imaginarios incaístas y cristianos durante la construcción 
de la república peruana (Mujica, 2021), se distingue un fuerte matiz mesiánico. 
Asimismo, se observa que en un poema titulado “Brindis a San Martín”, existe 
una cercana relación entre los próceres de la independencia y la resurrección 
de los Incas. Esta obra, además, guarda un vínculo con la existencia de un quero 
con la imagen alegórica del libertador San Martín, izando la primera bandera 
nacional peruana y pisando a un español vencido. Esto corrobora cómo este 
objeto litúrgico, perteneciente a la aristocracia inca virreinal, fue incorporado 
al imaginario patriótico nacionalista (Mujica, 2021, p. 121; Stastny, 1993, p. 
146). El quero decorado con la imagen del General San Martín victorioso bajo la 
mirada satisfecha del Sol incaico (Stastny, 1993, p. 146), también representaría 
la luz que proyectó, según Thurner (2021), la época de la Ilustración en la 
formación del Perú republicano. En tiempos de la post república, lo neoinca 
es reinterpretado e insertado en el estilo y pensamiento del Indigenismo. 
Expresiones plásticas, como la pintura de Francisco Laso (1823-1869), Teófilo 
Castillo (1887-1922), José Sabogal (1888-1956) y Sérvulo Gutiérrez (1914-1961), 
son las más representativas. Estos artistas decodificaron el mensaje icónico del 
pasado inca, para luego glorificarlo y exaltarlo. Los autores, según sus criterios, 
plasmaron en sus pinturas el sentimiento incaico que merecía ser revivido, de 
esta forma se despertó también un sentido de identidad cultural, que buscaba 
reconectar con aquel pasado.

Incaismo contemporáneo

Uno de los grandes paradigmas de la antropología peruana han sido las 
discusiones sobre la existencia del “mundo andino” y el “problema indígena”; 
temas abordados desde la década del cincuenta y sesenta del siglo pasado 
(Sandoval, 2020, p. 15). Posteriormente, en los ochenta, el debate se centró en 
¿Cómo nombrar a los indígenas y campesinos? ¿Desdé qué bases raciales, étnicas 
o culturales era posible imaginar la refundación de la nación peruana? (Sandoval, 
2020, p. 19). En la actualidad, la economía ha terminado siendo la nueva ciencia 
dominante para explicar el devenir del Estado, el mercado, la cultura nacional 
y la sociedad peruana. La imagen del “sujeto nacional” se trasladó del mestizo 
aculturado del indigenismo desarrollista o del cholo emergente, hacia el coraje 
individualista del microempresario emprendedor de la época neoliberal 
(Sandoval, 2020, p. 21). Como fórmula de estudio, se ha sugerido repensar 
etnográficamente las categorías geoespaciales respecto a los desplazamientos e 
interconexiones sociales. Por ejemplo, la expansión transversal de lo “urbano” 



~ 204 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

más allá de las divisiones espaciales. Otro punto para profundizar es la necesidad 
de acompañar la fortaleza organizativa de los pueblos indígenas en la defensa 
de sus territorios ancestrales, su identidad, sus conocimientos interculturales, 
saberes y cosmologías, que colisionan con los intereses depredadores del 
extractivismo, la comercialización de la naturaleza y la mercantilización de su 
cultura. Pero también están los millones de habitantes urbanos que organizan 
diariamente sus vidas precarias en medio de la vorágine del régimen de vida 
neoliberal, y que al parecer no tienen derecho a una existencia digna (Sandoval, 
2020, p. 23). El nuevo collage urbano y la defensa de territorios ancestrales, son 
dos aspectos hacia donde se puede dirigir el análisis.

Pero detengámonos por un momento en observar cómo es el incaismo en 
la modernidad. La reinvención de los incas, a través de la festividad del Inti 
Raymi y de las visitas masivas a Machu Picchu, son el resultado del turismo, 
la globalización y el crecimiento del fetiche inca. El resurgimiento de los Inti 
Raymi en Cusco fue producto de intelectuales mestizos comprometidos con 
el fortalecimiento del nacionalismo y la identidad local. El descubrimiento y 
la prominencia de Machu Picchu fue el resultado de esfuerzos más amplios 
para integrar las tierras altas peruanas en las economías nacionales y globales 
(Salazar & Burger, 2018). El Inti Raymi en Cusco fue producto de intelectuales 
mestizos comprometidos con la promoción de la admiración por la cultura 
y el arte prehispánico e indígena, con el fin de reforzar el nacionalismo y la 
identidad local. El evento resonó con una profunda identificación personal de los 
cusqueños, además de una visión idealizada y a veces mística del pasado incaico. 
Este patrón de creencias, conocido como incaismo, existió desde la Conquista 
en toda la región andina central, pero fue especialmente fuerte en el Cusco. En 
contraste, el “descubrimiento científico” y el ascenso a la prominencia del Machu 
Picchu fueron resultados de la apertura del Perú al mundo y de los esfuerzos 
por integrar mejor la sierra peruana en la economía nacional. El cambio en el 
uso de Machu Picchu, de su propósito original como un palacio de descanso con 
acceso limitado a un pequeño grupo de nobles incas y su séquito, a un centro 
moderno de turismo masivo, que recibe diariamente a miles de personas de 
todo el mundo, ha transformado tanto su función como su significado (Salazar 
& Burger, 2018, pp. 824-825).

Regresando al Inti Raymi, es un festival que experimenta un escenario 
medioambiental con episodios de drama. Es una representación y un proceso 
de patrimonio, una construcción de identidad, conmemoración y narración 
histórica, es asimismo una negociación política contemporánea. Los participantes 
del Inti Raymi se inspiran en elementos del pasado para materializar sus vidas 
en el presente (Silverman, 2013). Inti Raymi es tanto una construcción de un 
imaginario social, así como, especialmente, un acto político de restablecimiento. 
El Inti Raymi, bajo una mirada mercantilista, intensifica la zona de contacto que 
existe entre los “anfitriones” y “visitantes”, y -si bien no facilita un proceso de 
traducción cultural- el Inti Raymi satisface los objetivos de su público diverso, 
gracias a sus productores que han sabido responder a todas las audiencias. Sin 



~ 205 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

los profundos sentimientos históricos de apego a ese patrimonio cultural y la 
dinámica política que los antropólogos han observado allí, ¿se convertirá Cusco en 
una Cuscotopia? (Silverman, 2013, pp. 147-148). Esta visión crítica del desarrollo 
del incaismo contemporáneo, puede ser contrastado con otros ejemplos de 
discursos de identidad que refuerzan ideologías nacionalistas, como es el caso 
del “renacimiento” de la identidad mochica en la región Lambayeque, a raíz de 
los descubrimientos arqueológicos del Señor de Sipán, cuya “lambayecaneidad” 
se ha visto reforzada, porque es útil para la construcción de una nueva narrativa 
(Silverman, 2005).

Otra mirada profunda del incaismo en el tejido social, es a través de 
la publicación del historiador Alberto Flores-Galindo (1986), la cual tuvo 
importantes repercusiones en la forma de ver a los incas. La utopía andina fue 
una descripción idealizada del pasado prehispánico, especialmente del Estado 
Inca; concebido como una época de justicia social, armonía y prosperidad. La 
utopía funcionó “no solo como un discurso sobre “el pasado”, sino también 
como la base de unas agendas políticas y sociales extremadamente relevantes 
para el futuro. Diversos actores históricos imaginaron las estructuras sociales y 
políticas del mundo andino prehispánico –o al menos lo que ellos consideraban 
tal– como un modelo para sus sociedades. La sociedad ideal del futuro venía así 
a ser un retorno a un pasado glorioso” (Noack, 2015, pp. 17-18). Por ejemplo, 
la formación escolar, influenciada por el referido libro, concibió a la sociedad 
incaica como una sociedad justa y distributiva (Noack, 2015, p. 18). Lo incaico 
también formó parte de los debates políticos actuales, hasta el punto en que 
los incas ocuparon la cultura popular. Esto quiere decir que la utopía andina 
trascendió hasta el momento en que Flores-Galindo vivía y fue vista por muchos 
actores como el modelo de un proyecto socialista para el Perú actual (Noack, 
2015, p. 18). Sin embargo, la utopía andina está quebrada en el actual régimen 
neoliberal. En vez de buscar un inca, se está más bien “buscando una Inc.”. 
El crecimiento económico en el Perú, de los últimos veinte años, han estado 
acompañados por discursos celebratorios del emprendedurismo peruano que 
se articulan en torno a la “épica emprendedora”, la cual opera como régimen 
cultural del neoliberalismo (Cánepa & Zoeger, 2020; Noack, 2015, p. 32).

Girando hacia eventos más recientes, las demostraciones de incaismo 
han adquirido una impronta inquietante, precisamente en el escenario de las 
relaciones sociales transversales urbanas (Sandoval, 2020, p. 23). El sábado 
14 de noviembre del año 2020, Jordan Inti Sotelo Camargo (24) y Jack Bryan 
Pintado Sánchez (22) murieron en Lima a causa de la represión policial de la 
marcha nacional, en contra de la presidencia de Manuel Merino y el Congreso 
de la República. Jordan Inti, de alguna manera, desde siempre estuvo ligado 
a la cultura ancestral peruana. Su padre es de Ayacucho y su madre de Cusco 
(habían llegado a Lima huyendo de la violencia terrorista). Inti, que en realidad 
fue su segundo nombre, significa “sol” en quechua. Su hermana melliza lleva 
el nombre de Killa (“luna”) y su hermano mayor, Pacha (“tierra”). “Tenía mi 
universo en casa y ahora me han quitado mi sol”, dijo su madre, Luzdilán 



~ 206 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Camargo, en el velorio. Dicen los amigos de Inti que ese nombre suyo le 
encantaba, que lo hacía sentirse especial. Tanto le gustó su segundo nombre que 
se lo tatuó dos veces. La noche del 14 de noviembre, en medio de las protestas 
ciudadanas, un policía le disparó un perdigón de plomo en el pecho. Aunque 
parezca increíble, el proyectil cayó justo en su tatuaje del sol. Inti Sotelo había 
salido a protestar solo con agua y vinagre en su mochila. Pensaba que reclamar 
en las calles por sus derechos era otra forma de conocer mejor el Perú (Chávez, 
2020). Otras expresiones de incaismo, todavía se reproducen cuando existe una 
evocación de la constelación inca (por ejemplo, el nombre inca de una calle, 
barrio, colegio, pueblo, etc). Pero en el siguiente caso, el incaismo sigue siendo 
instrumentalizado como parte del discurso político estatal. En la ceremonia de 
inicio del año escolar 2025, la expresidenta Dina Boluarte ofició un evento en 
la Escuela Bicentenario I.E 3049 “Imperio del Tahuantinsuyo”, en el distrito de 
Independencia, Lima. Siendo un gobierno controversial, con una popularidad 
de la expresidenta de solo 2%, se aprovechó de la simbología inca, mediante la 
caracterización de Manco Capac y Mama Ocllo (Andina, 2025)6 como medio de 
legitimación.

Entonces, ¿el incaismo contemporáneo puede acompañar o fusionarse con la 
indigeneidad? Según los dos casos citados, el incaismo permea o se hace presente 
durante el activismo político, como un relato subyacente que emerge en contextos 
de tensión y de resistencia al poder. Esto se asemeja con la indigeneidad, ya 
que está constituida por una fuerza generativa, que es producida en escenarios 
específicos por puntos de fricción (Pratt, 2010, pp. 442-443; Tsing, 2005), o 
también conocidos como nudos de disensión (Tsing, 2010, p. 52). Naturalmente, 
la indigeneidad, como activismo indígena, abraza las manifestaciones culturales 
y políticas de los pueblos originarios, quienes durante la colonización de américa 
y en la actualidad son reconocidos desde la alteridad, pero no desde su condición 
primigenia de pueblos o comunidades nativas, aborígenes, indígenas o culturas 
milenarias prexistentes. Indigeneidad es un proceso en curso que posibilita que 
pueblos históricamente distintos se reconozcan y colaboren entre sí (Pratt, 2010, 
pp. 438-439). En ese sentido, indigeneidad e incaismo son conceptos que podrían 
cooperar entre sí.

La indigeneidad y el panorama arqueológico

Al repensar etnográficamente las categorías (Sandoval, 2020, p. 23), ello 
incluye también polemizar acerca de la comunidad y sus sujetos, que presentan 
un vínculo o identificación con los monumentos prehispánicos, muchos de 
los cuales están presentes en el espacio urbano. En el caso de Lima, antes del 
fenómeno de las “olas migratorias” del siglo pasado, sus valles presentaban 
un entorno rural. Luego del repoblamiento, se habitaron zonas colindantes 
alrededor de los sitios arqueológicos, que con el pasar del tiempo, los pobladores 
desarrollaron nuevos discursos de ancestralidad y pertenencia. Ellos han 
ejercido una búsqueda del reconocimiento identitario. En un testimonio propio, 
6 En https://andina.pe/agencia/galeria.aspx?GaleriaId=25192&FotoId=1152828



~ 207 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

el periodista Marco Avilés narra: “el barrio donde crecí se llama Mangomarca, 
queda en el este de Lima, y su corazón no es una plaza con árboles y banquitas, 
sino una explanada donde sobrevive una vieja pirámide de barro: una huaca, la 
Huaca de Mangomarca. Nadie en mi barrio conocía su antigüedad (2000 años). 
Tampoco había carteles informativos ni prohibiciones, mucho menos un museo; 
de manera que vivíamos en un tranquilo desconocimiento colectivo sobre 
nuestra propia historia” (Avilés, 2025). Según el relato, existen dos miradas, una 
reivindicativa que busca una nueva identidad relacional con el monumento, y 
otra desoladora y de desconcierto. De cualquier forma, es posible anotar que 
el monumento o huaca, se convierte en un agente a través del cual, se persigue 
obtener una “nueva indigeneidad”.

En la mayoría de los casos, alrededor de los sitios arqueológicos el crecimiento 
urbano es desproporcionado, tanto que han quedado asfixiados, sin áreas de 
amortiguamiento. Sin embargo, el entorno social circundante lleva a plantear 
un nuevo análisis de etnografía urbana. Entre la urbanización moderna y el sitio 
arqueológico existe siempre un contorno ancestralizante y vivo; una suerte de 
umbral de conexión con el pasado. Es un espacio de representación fáctico que 
sobrevive y se resiste al tiempo. Es un espacio de interacción social inevitable, 
que integra y conecta con la historia. Es enigmático, intrigante, misterioso, a 
veces inconexo e incómodo. Es también un espacio de tensión y contradicción. 
Este escenario espacial como objeto de estudio es similar al planteamiento de 
los espacios diaspóricos, que están barnizados por la ancestralidad, festividad, 
folclore, tal como lo hallamos en los clubes de migrantes que residen en Lima 
(Millones, 2015).

Los seres-tierra, ¿una propuesta arriesgada?

En la presente sección se comentan detalles conceptuales de las Cosmopolíticas 
Indígenas en los Andes (de la Cadena, 2010), debido a que la autora plantea que 
en la década de los años 2000, lo indígena estuvo presente dentro de la coyuntura 
política vigente. La inserción de factores indígenas dentro de la problemática 
sociopolítica sudamericana ha capturado la atención de nuevos análisis. De la 
Cadena, en base a las entidades sintientes (sentient entities), ya sean montañas, 
el agua, el suelo, u otros elementos a los que llamamos naturaleza; plantea que 
la indigeneidad excede el ámbito de la política, debido a la participación de 
estas entidades. La protesta, el reclamo o la reivindicación de derechos han 
mostrado una cercana relación entre la naturaleza y la cultura indígena. Los 
movimientos indígenas actuales proponen una práctica política diferente y 
plural, porque entrelaza a los no humanos como actores en el espacio político, 
en donde converge una interrelación nature-culture (de la Cadena, 2010, p. 335). 
En suma, la indigeneidad se manifiesta a través de las entidades sintientes que 
participan activamente, no solo en la vida de la comunidad, sino también en 
las relaciones políticas. Estas entidades actúan como medio reivindicativo y 
plataforma de lucha por los derechos. En este contexto, es que la autora observa 
y explica ontológicamente las llamadas “subjetividades indígenas” mediante la 



~ 208 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

interpretación de los earth-beings o seres-tierra (de la Cadena, 2010, p. 336).
Los casos de estudio que la autora presenta están relacionados con el activismo 

indígena realizado, por ejemplo, en Ecuador (2007), en donde el líder indígena 
Humberto Cholango, en una carta dirigida al Vaticano, incluye dentro de su 
discurso el concepto de Pachamama (de la Cadena, 2010, p. 335). La popularidad 
del término, lo confirmó también el candidato indígena a la presidencia 
ecuatoriana Luis Macas, quien a pesar de la derrota, logró la inscripción del 
concepto “naturaleza o Pachamama” en la constitución (de la Cadena, 2010, p. 
337). Por otra parte, en Bolivia, al inicio del gobierno de Evo Morales (2006) se 
comentó que el ministro de relaciones exteriores (David Choquehuanca) había 
introducido dentro de sus funciones a las “creencias andinas” (de la Cadena, 
2010, p. 337).

Extensos son los estudios de Marisol de la Cadena en el departamento del 
Cusco, especialmente en el pueblo de Pacchanta (distrito de Ocongate) (de 
la Cadena, 2015), cuya ubicación es cercana al Apu (cerro tutelar) o nevado 
Ausangate, divinidad andina que cada año recibe peregrinaciones, por motivo 
de la festividad del Qoyllurit’i. En el año 2006, en la plaza de armas de Cusco se 
realizó una protesta campesina, en donde participaron pobladores que habitan 
en las cercanías de la montaña sagrada Ausangate (una entidad sintiente). Los 
campesinos reclamaron contra una concesión minera otorgada sobre el pico 
de la montaña de Sinakara, cerca de Ausangate. De la Cadena observa en este 
reclamo una expresión cultural de los campesinos, pero la traduce como una 
demostración de participación política (de la Cadena, 2010, p. 338). Los líderes 
de la comunidad de Pacchanta, Mariano Turpo y su hijo Nazario, expresan 
que “mi razón para oponerme a la mina fue que destruiría los pastos de los 
que dependen las familias para ganarse la vida pastoreando alpacas y ovejas, y 
vendiendo su lana y carne” (de la Cadena, 2010, pp. 338-339). Nazario manifestó 
que “Ausangate no permitiría la mina en Sinakara, una montaña que dominaba. 
(...) Ausangate se enfurecería, incluso podría matar gente”. En tal sentido, la 
autora interpreta que prevenir la ira de Ausangate fue la motivación de Nazario 
para participar en la manifestación y, por lo tanto, tenía trascendencia política 
(de la Cadena, 2010, p. 339). El registro de estas evidencias etnográficas muestra 
cómo se conciben las cosmovisiones andinas, las cuales se descifran a través de 
una dimensión ontológica. Otro caso es citado por la autora, como la disputa 
entre los defensores del Cerro Quilish (una montaña sagrada) y la empresa de 
explotación de oro Yanacocha en Cajamarca (de la Cadena, 2010, p. 339).

Pero años después, un nuevo caso de controversia de terrenos sucedió 
también en las alturas de Cajamarca, cuya protagonista es Máxima Acuña, 
quien reside cerca de la Laguna Azul (4200 msnm), en un paraje gélido rodeado 
de montañas, neblina y riachuelos. En el año 2015, Máxima fue reconocida 
por la Coordinadora Nacional de Derechos Humanos del Perú, por su lucha 
y resistencia frente a los abusos cometidos por la Minera Yanacocha, al 
pretender despojarla de sus terrenos, ubicados cerca de la laguna. El entorno 
medioambiental que rodea el hábitat de Máxima, está constituido, según los 



~ 209 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

expertos, por veinte lagunas y seiscientos manantiales que existen en la zona 
del proyecto minero Conga, las cuales forman un sistema interconectado de 
agua. Las lagunas de estas montañas sirven como reservorios naturales. La 
tierra negra y los pastos funcionan como una extensa esponja que absorbe las 
lluvias y la humedad de la niebla. De ahí nacen los manantiales y los ríos. En sus 
propias palabras, Máxima explica que solo quiere conservar la única vida que 
conoce y le pertenece: cultivar papas, ordeñar vacas, tejer mantas, beber el agua 
de sus manantiales y pescar truchas en la Laguna Azul, sin que un vigilante le 
diga “esto es propiedad privada” (Zárate, 2016). En este ejemplo, y haciendo 
un paralelo con el caso de Mariano y Nazario Turpo, la narración de Máxima 
Acuña y su activismo político no incluye a los seres-tierra, a pesar del aparente 
entorno animista que rodea la cosmovisión de Máxima.

Otra observación a la propuesta de Marisol de la Cadena es que reconoce 
a Mariano y Nazario Turpo solo como pampamisayoq (especialistas rituales y 
políticos) (de la Cadena, 2010, p. 337), pero no identifica a la contraparte conocida 
como altomisayoq,7 los cuales, en conjunto, conforman la ritualidad y dualidad 
andina. El altomisayoq tiene el máximo rango y su iniciación (karpay) consiste en 
recibir un baño ritual en una laguna al pie del nevado. Luego recibe lecciones 
de un maestro para ser oráculo y medicastro (hombre-medicina o chamán), y 
tratar con los Apus. El pampamisayoq es en sí un aprendiz, que puede celebrar los 
rituales del “pago a la tierra” y ser curandero (Rozas, 2012, pp. 127-128).

Por otra parte, la idea de seres-tierra como actores políticos, no obstante, me 
resulta una postura propicia pero arriesgada. Aunque la autora manifiesta que 
los seres sintientes o terrestres, tales como las montañas, pueden transformar los 
escenarios políticos; ella reconoce también que pueden ser cuerpos controversiales, 
que se oponen a la homogeneidad cultural, porque su presencia en la política 
niega la separación entre “naturaleza” y “humanidad”, que históricamente rige 
la teoría política y nuestro mundo (de la Cadena, 2010, p. 342). La presencia de 
seres-tierra en las protestas sociales nos invita a un replanteamiento, porque 
podría tratarse de una ruptura epistémica con la clásica teoría política (de la 
Cadena, 2010, p. 342). Esta posición me sugiere una proyección vanguardista de 
la autora, si se tiene en cuenta el activismo político indígena del Perú, el cual se 
encuentra replegado, y donde el territorio de las comunidades amazónicas está 
siempre amenazado por el extractivismo maderero y el narcotráfico. Esto ha 
llevado al asesinato constante de líderes comunitarios en los últimos veinte años 
(Santos, 2025). El territorio amazónico, compuesto por diversa flora y fauna, 
ríos y montes; representa un ecosistema de vida, organizado por comunidades 
indígenas, que poseen cosmovisiones y creencias definidas. En consecuencia, 
los factores seres-tierra podrían ser utilizados como mecanismo de defensa 
territorial y negociación política.

Asimismo, la autora advierte que en el mundo de Mariano y Nazario Turpo, 
las habilidades políticas incluyen las relaciones entre seres humanos y no 
humanos que, en conjunto, conforman montañas, ríos, cultivos, semillas, ovejas, 
7 En  https://www.youtube.com/watch?v=2d7mBumyTu8 
   https://www.youtube.com/watch?v=dT5RLbZkCtY 



~ 210 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

alpacas, llamas, pastos, parcelas, rocas, e incluso perros y gallinas. Pero a medida 
que el nuevo Estado liberal es incapaz de ver estas relaciones, desestima estos 
espacios, los abstrae y los reterritorializa legalmente (de la Cadena, 2010, p. 355). 
El término uyway es señalado para definir el tipo de relaciones, que son mutuas 
y de cuidado entre seres humanos y no humanos (de la Cadena, 2010, p. 356). 
Según Itier (s.f.) la palabra uyway, se traduce al español como “criar hijos, hacer 
crecer las plantas y los animales” (de la Cadena, 2010, p. 354). Esto concuerda 
con los diccionarios Quechua-Español/Español-Quechua, que la definen como 
el “cuidado y crianza de menores de edad y animales domésticos” (Calvo, 2022a, 
p. 481, 2022b, pp. 1211-1212; Senz et al., 2002, p. 233). Sin embargo, de acuerdo a 
las explicaciones de la autora, no se percibe de forma clara, si uyway comprende 
cabalmente la protección de los seres-tierra a los humanos. Al menos el autor que 
cita, Justo Oxa (2004), no lo expresa categóricamente (de la Cadena 2010:354). 
Un testimonio concreto sería, por ejemplo, el cuento “La agonía del Rasu-Ñiti” 
(Arguedas, 1963), tomando en cuenta que casi la mayoría de la literatura de José 
M. Arguedas es etnográfica.8 El cuento describe la historia de las últimas horas 
del danzante de tijeras Rasu-Ñiti (el que derrite la nieve), al que se le denomina 
como danzak. Este personaje interactúa con el espíritu de la montaña (Wamaní) 
a través de la visualización de un cóndor. El cóndor es la montaña. Al morir 
Rasu-Ñiti dentro de un contexto casi ritual, transmite sus habilidades y poderes 
a su discípulo Atok-Sayku, quien se encontraba triste y llorando. “Rasu-Ñiti es el 
hijo de un Wamaní grande, de una montaña con nieve eterna”. Las últimas líneas del 
cuento marcan el carácter epistémico de la obra:

“-¡Cóndor necesita paloma! ¡Paloma, pues, necesita cóndor! ¡Dansak’ no muere! 
- le dijo.

 	  -Por dansak’ el ojo de nadie llora. Wamani es Wamani.”

En el análisis simbólico del relato, existe una conexión sincrética entre el ser 
humano y el ser tierra (en palabras de Marisol de la Cadena), ambos se necesitan 
y se perpetúan a través de los cuerpos. El Wamaní, la deidad de la montaña 
ejerce un rol tutelar, pero también expresa cierta disputa y reclamo con aquel 
danzak, encargado de derretir la nieve de la montaña. Este cuento demuestra el 
desempeño activo del ser tierra.

Existe un ámbito de mundos múltiples y divergentes; mundos socionaturales 
heterogéneos parcialmente conectados, que negocian políticamente sus 
desacuerdos ontológicos (de la Cadena, 2010, p. 360). El antropos (anthropo-not-
seen) o mundos fueron suprimidos durante el proceso de conquista española. 
Estos antropos o seres-tierra fueron también las entidades conocidas como 
huacas. Seres-tierra es la traducción de la palabra con la que se encontró tirakuna. 
La palabra está compuesta por el español tierra y su pluralización quechua kuna. 
8 El trabajo de Arguedas desarrolló interpretaciones etnográficas de prácticas sociales situadas, encarnadas 
en cuerpos que interactúan con otros, lo cual ayudó a descifrar, por ejemplo, el proceso de mestizaje peruano. 
Él fue un teórico de cambio cultural, cuyas apreciaciones sirven ahora como modelo de investigación de los 
fenómenos culturales en contextos urbanos (El Buen Librero, 2025). https://www.youtube.com/watch?v=J-
qVj4f61RzA&t=2701s.



~ 211 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Así que “tierras” sería su traducción literal (de la Cadena, 2014, p. 254). Una 
propuesta audaz de la autora es que los runakunas (población) y los tirakunas 
viven y existen inseparablemente en un ayllu. Los tirakunas (entidades vivas) 
existen y actúan en el mismo campo ontológico andino de los seres humanos. 
Afrontando el desafío etnográfico, Marisol de la Cadena propone (de modo 
metafísico) que cuando runakuna y tirakuna emergen del mundo relacional ayllu, 
se activan mutuamente como personas (de la Cadena, 2015, p. 257).

Explorando otros mundos

Aquí propongo revisar otras propuestas ontológicas, que provienen de 
trabajos antropológicos realizados también en la región de Cusco. Ese es 
el caso de Daniela di Salvia (2016), quien basa su propuesta en el animismo 
telúrico andino. El trabajo etnográfico lo realizó en el distrito de Ollantaytambo 
(comunidades de Willoq y Patakancha). La autora define al ecosistema centro-
andino como telúrico, porque la tierra en los Andes Centrales mantiene una 
importancia relevante al ser venerada, ya sea bajo facetas agrícolas o silvestres, 
llanas o accidentadas. La tierra es un ser vivífico cuyas capacidades productivas 
aseguran la continuidad vital de los hombres y rebaños animales (di Salvia, 
2016, p. 99).

La condición simbólica de pacha como madre sustentadora es determinante 
en la personalización de la tierra andina, ya que revela el carácter netamente 
femenino de la Pachamama, que también logra extenderse hacia la personificación 
figurativa de la mujer andina local (di Salvia, 2016, p. 102); mientras que los 
cerros y cumbres montañosas, que se denominan principalmente como Apu, 
constituyen un marco representativo masculino. En la cosmología local de 
Patakancha los elementos telúricos, a veces tipificados discursivamente por los 
runakuna como un prototipo conceptual Apu, complementan a la Pachamama 
como seres personales masculinos, que “traen los vientos, ponen los pastos 
también, ya que están juntos con la tierra; él también nos cría no más como 
un padre. Nos cuida, son puntas, separa las parcelas, deslinda, orienta”. 
Estas caracterizaciones masculinas han sido ya reportadas en la literatura 
antropológica: “dueños y protectores de la vida”, “uywaqkuna (los que velan por 
los hombres)”, “protectores de los cultivos de tubérculos” o como “dadores de 
semilla”. En Patakancha, la Pachamama constituye la “pareja” humanizada del 
Apu, ya que para los runakuna los dos “conversan como si estuvieran conviviendo 
como marido y mujer”; “viven juntos y se llaman”; “se encuentran, se llaman 
por las noches, son como mujer y varón”; “dialogan, conversan del robo del 
ganado” (di Salvia, 2016, p. 102). Según las interpretaciones, la autora percibe 
un mundo físico fragmentado en unidades naturales significativas, que son al 
mismo tiempo referenciales y animadas, de acuerdo a los hechos ecológicos que 
protagonizan, y según las materialidades orgánicas que las caracterizan. En 
total, estas unidades poseen una interioridad anímica propia (di Salvia, 2016, p. 
109).



~ 212 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Inspirada en la Ecología Simbólica, se propone una categoría ontológica 
fundamentada en la creencia cultural de que seres humanos y no-humanos 
poseen una interioridad de la misma naturaleza (humanizada, precisamente) 
dentro de sus respectivas fisicalidades corporales (Descola, 2012, p. 90). Bajo 
estas lógicas, las concepciones ecológico-simbólicas patakanchinas, entendidas 
como modelo ejemplificado de una variedad más amplia de cosmovisiones 
propias del mundo andino, comparten con las amazónicas un trasfondo 
imaginativo similar. Las cosmovisiones animistas son sistemas de identificación 
que utilizan las categorías elementales de la práctica social para pensar las 
relaciones de los seres humanos con los seres naturales. Esto es lo que también 
ocurre en términos simbólicos cuando la cosmovisión patakanchina humaniza 
(y más concretamente: personaliza, socializa y personifica) a los entes animales 
y vegetales de su ecosistema específico. La reciprocidad es una forma de 
transferencia que caracteriza las relaciones simbólicas de intercambio entre 
seres humanos o runakunas de Patakancha con los no humanos, inmersos en el 
entorno ambiental (di Salvia, 2016, pp. 109-110). 

Otra fuente de comprensión de la cosmovisión andina, es el estudio del 
animismo de Catherine Allen (2019), quien realizó sus investigaciones en la 
comunidad quechua hablante de Sonqo, provincia de Paucartambo, en el 
Cusco. En la perspectiva del giro ontológico, la autora considera aceptar la 
premisa de que todas las cosas materiales (incluyendo cosas que normalmente 
consideraríamos inanimadas) son agentes potencialmente activos en los asuntos 
humanos. Reevalúa la orientación ontológica animista, pero que en realidad 
es profundamente pragmática (Allen, 2019, pp. 275-276); y afirma que la vida 
humana no intenta interactuar con otros humanos mientras actuamos sobre los 
objetos, sino más bien de intra-actuar con la totalidad de los seres animados 
del universo. Este flujo constante de intrarelaciones es fundamental para la 
comprensión ontológica de todos los cuerpos, sean humanos o no humanos 
(Allen, 2019, p. 276). Muchos estudiosos desarrollan sus teorías sobre animismo 
en el contexto de sociedades cazadoras y sus análisis se enfocan mayormente 
en la relación entre humanos y animales. El contexto andino es muy distinto. 
El entorno andino ha sido domesticado intensamente durante milenios por 
sociedades altamente estratificadas y expansivas, con gobiernos y economías 
centralizadas (Allen, 2019, pp. 276-277). Lo fundamental para entender la 
orientación animista andina es el concepto de pacha, que es el mundo en que 
vivimos. Pacha es una configuración compleja de la materia, la actividad y la 
relación moral (Allen, 2019, p. 277). Tomemos como ejemplo una casa (Wasitira), 
una estructura de adobe confeccionada con tierra encontrada en la localidad, paja 
y agua. La Wasitira es un microcosmos autónomo. Ella define una orientación 
espacial única; dentro de sus muros se define hacia el lado este una puerta o 
“el lugar de entrada del Sol” (Intiq haykuna); incluso si desde una perspectiva 
externa, la puerta mira en una dirección diferente. La Wasitira debe ser bien 
tratada puesto que de lo contrario, la casa se volverá fría y poco acogedora. 
Ella es, por otro lado, testigo de todo aquello que ocurre en su interior. Cuando 



~ 213 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

un robo se produce en una casa, un “adivino” hace un llamado a alguno de 
los grandes Apus que dominan la región, este a su vez hace un llamado a una 
montaña menor que protege una región más pequeña, luego este último avisa 
a la colina local protectora de Sonqo (Antaqaqa), la cual a su vez solicita que la 
Wasitira informe acerca de la identidad del ladrón a la divinidad (Allen, 2019, p. 
277). La “persona” de Wasitira es muy especial porque es un lugar, y por lo tanto 
pertenece a una categoría ontológica que trasciende a los seres humanos. Ella 
puede informar lo que ve a través del adivino, un equivalente contemporáneo 
de los sacerdotes kamasqa de los tiempos incaicos. Estas sesiones adivinatorias 
actuales tienen cierta semejanza con la comunicación oracular entre una 
huaca [wak’a] y un humano. Los constructores y artesanos no actúan sobre sus 
materiales, sino que interactúan con ellos. Un textil acabado es un ser con cuerpo 
y corazón, una criatura derivada que está en deuda con la fuerza de la tejedora 
que se apropió de la fuerza energizante de la Madre Tejedora y la imprimió en 
la tela (Allen, 2019, pp. 277-278).

Al resumir la visión ontológica de los tres estudios antes descritos, según su 
lugar de origen: Pacchanta (Ocongate), Patakancha (Ollantaytambo) y Sonqo 
(Paucartambo), se observa que todos provienen de la región de Cusco. Los tres 
estudios coinciden en que la pachamama y el apu son entidades sociales que 
conforman entre sí una relación dual. La evidencia etnográfica muestra que 
estas entidades (tirakuna) participan activamente a un nivel intra-comunidad 
(ayllu), en la concepción del mundo y en la dinámica social de los runakunas.  
	

Conclusiones

El repaso histórico de la cultura Inca en el Perú es crucial para entender 
la esencia constitutiva de la identidad nacional. Diversos estudios de la 
incaidad, han establecido denominaciones como neoinca o incaismo; pero 
en el presente trabajo considero conveniente plantear el término incaidad, no 
solo como un concepto temporal post-inca, sino también como un conjunto de 
expresiones culturales que generan vínculos identitarios de diverso impacto. 
Esta aproximación puede ser comprobada, por ejemplo, en el siglo XVII, cuando 
la nobleza incaica se reafirmó étnicamente en el contexto colonial, usando la 
evocación del pasado imperial incaico, para reclamar el estatus de privilegio. O 
también, en el presente año, la expresidenta Dina Boluarte instrumentalizó en 
un evento escolar, la recreación de Mama Ocllo y Manco Cápac, para obtener 
validación política. Aludir al glorioso pasado de los Incas, es siempre un capital 
político que reluce la memoria de los peruanos. Es una sustancia que se reparte 
homogéneamente y produce amalgama social. Se debe entender la incaidad 
no como un aspecto que emerge (renacimiento), sino como un fenómeno de 
la memoria que genera conexiones sociales horizontales diacrónicas, desde el 
presente hacia el pasado y viceversa.

En relación con la indigeneidad, es posible notar que cuando ocurren 
eventos de conmoción social, la incaidad permea y se filtra en el activismo 
político, como un relato subyacente que se activa en contextos de tensión y de 



~ 214 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

resistencia al poder. Por otro lado, se destacan las potencialidades como agentes 
de negociación política de las entidades runakuna y tirakuna (de la Cadena, 2010, 
2014, 2015), a un nivel intra-comunidad (ayllu). Estas relaciones de indigeneidad 
son visibles, tanto en el ecosistema rural, así como en el contexto urbano, 
especialmente alrededor de sitios arqueológicos, en donde se han reconocido 
contornos ancestralizantes. Pero ¿estas relaciones de indigeneidad funcionarían 
en otros escenarios? Creo más bien, que pueden ser entendidas y reorientadas 
como plataforma política, articulada con otros actores sociales, que intenten 
por ejemplo comprender la “nueva identidad” del “indígena de la ciudad”. El 
análisis ontológico del sujeto peruano inmerso en la sociedad rural o urbana, 
ha permitido describir escenarios de reclamo y legitimación de derechos, con lo 
cual se puede afirmar que la incaidad o indigeneidad son herramientas de lucha 
social y proselitismo político.

De acuerdo a la historiografía presentada, la simbología incaica está siempre 
presente en la mentalidad social de los últimos periodos de la historia (colonia, 
república y actualidad). Ella actúa como un medio que sacude las estructuras 
identitarias del tejido social, pero que pocas veces llega a instalarse dentro de 
una narrativa vanguardista que genera cambios positivos. La incaidad no debe 
encarnar el anhelo fetichista o la nostalgia ingenua, sino más bien debe ser un 
capital idiosincrático que empuje y fortalezca la igualdad, pues, precisamente, 
de ella proviene una de las raíces de la palabra identidad: idem.  

Referencias

Allen, C. J. (2019). Acerca del animismo andino. En M. Curatola (Ed.), El estudio 
del mundo andino (pp. 275-283). PUCP. 

Andina, A. P. de N. (2025). Presidenta Dina Boluarte encabeza inicio del año escolar 
2025| Galería Fotográfica. https://andina.pe/agencia/galeria.aspx?Ga-
leriaId=25192&FotoId=1152828

Arguedas, J. M. (1963). La agonía de Rasu Ñiti. Populibros Peruanos.
Avilés, M. (2025). ¿Qué pasa dentro de nosotros cuando miramos a nuestros 

antepasados muertos? El País América. https://elpais.com/ameri-
ca-futura/2024-03-15/que-pasa-dentro-de-nosotros-cuando-mira-
mos-a-nuestros-antepasados-muertos.html

Barnes, M. (1993). Un análisis de la iconografía y la arquitectura andina en una 
iglesia colonial: San Cristóbal de Pampachiri (Apurímac, Perú). En H. 
Urbano (Ed.), Mito y simbolismo en los Andes. La figura y la palabra. (CBC, 
pp. 183-211). 

Bauer, B. S., Fonseca, J., & Aráoz, M. (2016). Vilcabamba y la arqueología de la 
resistencia inca (Primera edición en español). Instituto Francés de Es-
tudios Andinos ;  Ceques Editores ;  UIC, University of Illinois at Chi-
cago, College of Liberal Arts & Sciences, Department of Anthropolo-
gy ;  Institute for New World Archaeology.

Bonnett, D. (2000). Las reformas de la época Toledana (1569-1581): Economía, 



~ 215 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

sociedad, política, cultura y mentalidades. En M. Burga (Ed.), Historia 
de América Andina (Vol. 2). Libresa.

Calvo, J. (2022a). Nuevo diccionario español-quechua / quechua-español (Vol. 1). 
Fondo Editorial USMP. 

Calvo, J. (2022b). Nuevo diccionario español-quechua / quechua-español (Vol. 2). 
Fondo Editorial USMP. 

Cánepa, G., & Zoeger, L. (Eds.). (2020). Epicas del Neoliberalismo. Fondo Edito-
rial PUCP. 

Chávez, R. (2020, noviembre 18). Inti y Bryan: Los sueños arrebatados por la vio-
lencia del Estado. Ojo Público. https://ojo-publico.com/2245/inti-y-br-
yan-suenos-arrebatados-por-la-violencia-del-estado

de la Cadena, M. (2010). Indigenous Cosmopolitics in the Andes: Conceptual 
Reflections beyond “Politics”. Cultural Anthropology, 25(2), 334-370. ht-
tps://doi.org/10.1111/j.1548-1360.2010.01061.x

de la Cadena, M. (2014). Runa: Human but not only. HAU: Journal of Ethno-
graphic Theory, 4(2), 253-259. https://doi.org/10.14318/hau4.2.013

de la Cadena, M. (2015). Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds. 
Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822375265

de la Puente, J. C. (2024, septiembre 6). Un sombrero para Garcilaso: La volun-
tad del último inca. Trama, espacio de crítica y debate. https://tramacri-
tica.pe/perspectivas/2024/09/06/un-sombrero-para-garcilaso-la-vo-
luntad-del-ultimo-inca/

Descola, P. (2012). Más allá de naturaleza y cultura. Amorrortu Editores. 
di Salvia, D. (2016). Contribución a la ontología animista andina: Funciones, 

poderes y figuras en los cultos telúricos de los Andes sur-peruanos. 
Revista Española de Antropología Americana, 46, 97-116. https://doi.
org/10.5209/REAA.58289

El Buen Librero (Director). (2025). ¿Cuál es la verdadera identidad de los peruanos? 
| Pablo Sandoval | Podcast Librero—YouTube [Video recording]. ht-
tps://www.youtube.com/watch?v=JqVj4f61RzA&t=2701s

Flores Galindo, A. (1994). Buscando un Inca, identidad y utopía en los Andes (4ta 
ed.). Horizonte. 

Hyslop, J. (1990). Inka Settlement Planning. University of Texas Press.
Janusek, J. W. (2004). Identity and Power in the Ancient Andes: Tiwanaku Cities 

Through Time. Psychology Press.
Julien, C., & Yupanqui, T. C. (2006). History of How the Spaniards Arrived in Peru: 

Dual-Language Edition (C. Julien, Trad.; 1.a ed.). Hackett Publishing 
Company, Incorporated.

Kaulicke, P. (2004). Identidad, etnicidad e imperios: Algunas reflexiones fina-
les. Boletín de Arqueología PUCP, 8, 325-357. https://doi.org/10.18800/
boletindearqueologiapucp.200401.017

Kubler, G. (1947). The Neo-Inca State (1537-1572). The Hispanic American Histor-
ical Review, 27(2), 189-203. https://doi.org/10.2307/2508415

Millones, L. (2015). La Ciudad como Espectáculo. Lima: el espacio festivo del Perú.



~ 216 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Mujica, R. (2021). Naturalistas y patriotas: Imaginarios incaístas y cristianos en 
la construcción de la nación. En Forjando la Nación peruana. El incaísmo 
y los idearios políticos de la República (siglos XVIII-XX) (Banco de Crédito 
del Perú, pp. 117-165). 

Murphy, M., Goycochea, E., & Cock, G. (2011). Resistence, Persistance and Ac-
commodation at Puruchuco-Huaquerones, Peru. En M. Liebmann & 
M. Murphy (Eds.), Enduring conquests rethinking the archaeology of resis-
tance to Spanish colonialism in the Americas (pp. 57-76).

Museo Nacional del Prado (Director). (2019, marzo 14). Conferencia: «Una rein-
vención utópica del pasado andino» [Video recording]. https://www.you-
tube.com/watch?v=rTBg7IOOc4I

Nair, S. E. (2003). ¿“Neoinca” o colonial? La “muerte” de la arquitectura inca y 
otros paradigmas. Boletín de Arqueología PUCP, 7, 113-131. https://doi.
org/10.18800/boletindearqueologiapucp.200301.005

Noack, K. (2015). Buscando un Inca de aquí y de allá. Los incas de nuestro 
tiempo, Alemania y Lima, Perú. En M. Barnes, I. de Castro, J. Flores 
Espinoza, D. Kurella, K. Noack, & Linden-Museum Stuttgart (Eds.), 
Perspectives on the Inca: International symposium from March 3rd to March 
5th, 2014 (pp. 17-37). Linden-Museum Stuttgart, Staatliches Museum 
für Völkerkunde.

Pratt, M. L. (2010). La indigeneidad hoy (Epílogo). En M. de la Cadena & O. 
Starn (Eds.), Indigeneidades contemporáneas: Cultura, política y globali-
zación (pp. 437-444). Institut français d’études andines. https://doi.
org/10.4000/books.ifea.6258

Regalado, L. (1997). El inca Titu Cusi Yupanqui y su tiempo: Los incas de Vilca-
bamba: y los primeros cuarenta años del dominio español. Fondo Editorial 
PUCP.

Rivero, M. E., & Tschudi, J. D. (1851). Antigüedades peruanas. 
Roy, H. (2014). El discurso neo-inca y su significado político: Vilcabamba entre 

sumisión, sincretismo y resistencia. Revista de Crítica Literaria Latinoa-
mericana, 40(80), 87-101.

Roy, H. (2016). La resistencia de T’itu Kusi Yupanki o la historia de una para-
doja. En Vilcabamba: Entre arqueología, historia y mito (pp. 23-33). CBC/ 
Universidad de Varsovia/ Centro Tinku.

Roy, H. (2017). El Inca y su refugio mítico: Espacio de regeneración y de re-
sistencia. Diálogo andino, 54, 103-111. https://doi.org/10.4067/S0719-
26812017000300103

Rozas, J. W. (2012). El modo de pensar andino: Una interpretación de los ritua-
les de Calca. [Magister en Antropología, PUCP]. http://hdl.handle.
net/20.500.12404/1409

Salazar, L., & Burger, R. L. (2018). Reinventing the Incas in contemporary Cuz-
co, the cases of Inti Raymi and Machu Picchu. En S. Alconini & A. Cov-
ey (Eds.), The Oxford Handbook of the Incas (pp. 807-828). Oxford Univer-
sity Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190219352.013.53



~ 217 ~

Copyright ©2025 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 10, No. 17 (Octubre, 2025) ° ISSN 2309-6276

Sandoval, P. (2020). Intérpretes de la Otredad: Dilemas de la antropología en 
Perú. En P. Sandoval (Ed.), Antropologías hechas en Perú (1.a ed., pp. 11-
28). Asociación Latinoamericana de Antropología-UNMSM. 

Santos, G. (2025, abril 15). Caso Saweto: Ministerio Público solicita endurecer 
condena a madereros por asesinato de líderes indígenas en Perú. Noti-
cias ambientales. https://es.mongabay.com/2025/04/caso-saweto-en-
durecer-condena-madereros-asesinato-lideres-indigenas-peru/

Senz, S. D.-S., Gleich, U. von, Hartmann, R., Masson, P., Ruiz, C. S., Arellano, 
C., Boethelt, R., Fries, D., & Noack, P. (2002). Rimaykullayki: Unterrichts-
materialien zum Quechua Ayacuchano - Peru. Reimer, Dietrich.

Silverman, H. (2005). Embodied Heritage, Identity Politics, and Tourism. An-
thropology and Humanism, 30(2), 141-155. https://doi.org/10.1525/
anhu.2005.30.2.141

Silverman, H. (2013). Cuzcotopia: Imagining and performing the Incas. En R. 
Staiff, R. Bushell, & S. Watson (Eds.), Heritage and Tourism (pp. 128-
151). Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203074619-17

Stastny, F. (1993). El arte de la nobleza inca y la identidad andina. En H. Ur-
bano (Ed.), Mito y simbolismo en los Andes la figura y la palabra (pp. 137-
156). Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de Las Casas.

Thurner, M. (2021). El sol de la Ilustración y el espejo del Inca en la imagina-
ción ilustrada. En BCP (Ed.), Forjando la Nación peruana. El incaísmo y los 
idearios políticos de la República (siglos XVIII-XX) (Banco de Crédito del 
Perú, pp. 41-77). 

Tsing, A. (2005). Friction: An Ethnography of Global Connection. Princeton Uni-
versity Press. 

Tsing, A. (2010). Identidades indígenas, nuevas y antiguas voces indígenas. En 
M. de la Cadena & O. Starn (Eds.), Indigeneidades contemporáneas: Cultu-
ra, política y globalización (pp. 45-82). Institut français d’études andines. 
https://doi.org/10.4000/books.ifea.6226

Wuffarden, L. E. (2005). La descendencia real y el «renacimiento inca» en el 
virreinato. En BCP (Ed.), Los Incas, reyes del Perú (pp. 175-244). 

Zárate, J. (2016, abril 17). Máxima Acuña: La dama de la laguna ahora es intocable. 
Ojo Público. https://ojo-publico.com/ambiente/maxima-acuna-la-da-
ma-la-laguna-ahora-es-intocable


