
Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

La montaña Huanacauri en el imaginario de poder1

The Huanacauri mountain in the imaginary of power

ROSSANO CALVO CALVO2

Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco UNSAAC
rossano_calvo10@hotmail.com

Recibido: 07 de noviembre de 2019
Aceptado: 20 de febrero de 2020

Resumen
El artículo estudia en el paisaje cultural de los Andes, la noción del poder bajo el concepto 
antropológico del animatismo y animismo con el caso de la sagrada montaña Huanacauri en 
los Andes. El estudio permite ingresar a un análisis de las estructuras simbólicas de poder del 
Estado teocrático incaico y del Estado nación moderna. Dicho argumento también busca impulsar 
la valoración de esta montaña como patrimonio cultural y natural, otra estructura cultural en 
definición contemporánea de los Estados modernos. 
Palabras clave: montaña, animatismo, animismo, poder.

Abstract
The article studies in the cultural landscape of the Andes, the notion of power under the 
anthropological concept of animatism and animism with the case of de sacred Haunacauri 
mountain in the Andes. The study allows an analysis of the symbolic power structures of  the inca 
theocratic state and the modern nation state. This argument seeks also to underwrite the valuation 
of this mountain as a cultural and natural heritage, another cultural structure in contemporary 
definition of modern states. 
Keywords: mountain, animatismo, animism, power

1 Agradecimiento: A Luis Ángelo Calvo por su colaboración en la realización de la investigación.
2 Antropólogo-Arqueólogo, docente titular en la Escuela Profesional de Antropología de la UNSAAC



~ 173 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

Antecedentes 

El animatismo según Charles Winick “concibe que los objetos clave del ambiente están 
vivos o poseen alguna energía especial que puede comunicarse. Estos objetos pueden ser 
canales de salida del poder impersonal o pueden ser personales. Se usa también el término 
vitalismo” (Winick, 1969, p.37). 

Serena Nanda define el animismo como “la creencia de que no sólo las criaturas vivientes, 
sino que los objetos inanimados tienen vida y personalidad;…tales espíritus pueden residir 
en aspectos del ambiente físico, como árboles o piedras o pueden residir en los animales” 
(Nanda, 1982, p.278).

En la antropología, los tipos de creencias que definen estas categorías, incluyen las explicaciones 
culturales de la naturaleza con sentido religioso de poder sobrenatural, más si estas se encuentran 
también sacralizadas en la dimensión de lo político, como es el caso de la montaña Huanacauri, 
que fue incluida en el sistema religioso y político. 

En un contexto general etnológico mundial, las montañas se encuentran comprendidas 
en estructuras animatistas; en el sistema religioso de los Andes, están comprendidas entre el 
animatismo y animismo3. 

El caso de la montaña denominada Huanacauri, viene comprendida en las concepciones 
sagradas de los incas, en tanto la concepción religiosa incaica de poder inherente que dieron a 
las montañas, como a los elementos de la naturaleza (tierra, ríos, arboles, etc) comprendieron 
atributos animatistas y animistas, es decir, consustancializando la materia y el “espíritu”. 

Otro contexto de contrastación de esta expresión de poder atribuida a la montaña 
Huanacauri la encontramos en la sociedad nacional, la evocación antigua se encuentra inserto 
también en las estructuras simbólicas de la sociedad nacional y local. El colegio Alejandro Velasco 
Astete  de la ciudad del Cusco, ha venido promoviendo anualmente una peregrinación educativa 
contemporánea que buscó valorar la antigua historia de esta montaña. Igualmente, esta evocación 
ha ingresado al imaginario nacional bajo la narrativa popular de una leyenda del Perú profundo.

Como vamos viendo, con la definición cultural de la montaña Huanacauri se ubican estructuras 
simbólicas, reconvirtiendo la estructura animatista-animista de los sistemas simbólicos culturales 
que relaciona lo religioso y lo político. En este caso, refiriéndose al antiguo Estado teocrático 
incaico y de otro lado, el Estado nación moderno.

Por todos estos aspectos que comprenden a la antigua montaña, sugerimos también a la 
gestión edil del ex alcalde Juan Villafuerte de la Municipalidad distrital de San Sebastián de la 
ciudad del Cusco (en la que se encuentra ubicado esta montaña) para que solicitase ante el ex 
INC la categorización o declaración de Patrimonio Cultural y Natural a la enigmática montaña 
Huanacauri, que como indicamos sirvió para evocar las estructuras de poder4. Posteriormente la 
Dirección de Cultura del Cusco en el 2013 ha asumido acciones de valoración de esta evocación, 
aunque hasta el momento no ha logrado concretar la declaración patrimonial.

3 El razonamiento científico clasifica el sistema religioso de la concepción animatista y animista natural como “cosmobio-
lógica”; vehiculizaría en estas formas expresivas religiosas del ser humano en los Andes, una sabiduría que parte del aprecio 
a la naturaleza y su clasificación acorde al modo de vida que desarrollaron en su adaptación (sociedades agropecuarias).
4 El expediente, se presentó con número 4093 de fecha 8 de septiembre del 2006. Luego, ingresé nuevamente un pedido 
en la oficina central de Lima con expediente N° 23010 del 2008. Entonces adjuntamos los fundamentos patrimoniales, 
históricos y ecológicos que comprendieron a esta montaña.



~ 174 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

Etnología de la montaña sagrada Huanacauri

Antes de pasar a destacar el valor religioso cultural y político propiamente de la montaña 
Huanacauri, conviene traer los comentarios de los antropólogos Ricardo Valderrama y Carmen 
Escalante, quienes destacaron que las diversas civilizaciones antiguas encontraron en las montañas 
formas expresivas simbólicas. Este es el caso del monte Olimpo y el Parnaso de los griegos. Entre 
los judíos se buscaba a Dios en el monte Sinaí. En Japón se destaca el monte Fuji, en Tanzania al 
Kilimanjaro. Igualmente, estos antropólogos destacaron la importancia que tuvieron las montañas 
entre los indios norteamericanos. En igual importancia, se destaca el monte Kailash entre los 
hindús, ni que decir de la fama del monte Everest en Nepal considerado como monte sagrado 
entre los Sherpas (Valderrama y Escalante 2016). 

En este contexto, cobró importancia distintas áreas montañosas en el mundo, como el 
Himalaya como un área religiosa; posteriormente, los movimientos contraculturales de los países 
modernos, encontraron también a los Andes en esta misma expectativa. No faltaron las razones 
culturales, en tanto las poblaciones andinas actuales que ocupan los Andes (preferentemente en 
el área rural), conservan la noción cultural en torno a esta manifestación natural: junto a la tierra 
(Pachamama), las montañas (Apus), están consideradas como deidades; se encuentran definidas 
en atributos animatistas-animistas. En la relación que entablan con sus creyentes, buscan 
reverenciarlas con ofrendas (pagos) para armonizar esta relación. Estas creencias perduraron 
desde tiempos prehispánicos hasta el día de hoy en la cultura quechua de la región Cusco.

Actualmente, en la población del área de los Andes cusqueños, donde surgió el Tahuantinsuyo 
incaico, se conserva esta conceptuación de culto a las montañas sagradas5. En las comunidades 
campesinas y poblados que pueblan los Andes, se tienen creencias a los Apus o montañas bajo una 
jerarquía cultural regional y local; supervive la noción de antiguas montañas y Apus: el Ausangate, 
el Pachatusan, Salkantay (Casaverde, 1970; Barrionuevo, 2011). Igualmente, en torno a la ciudad 
de Cusco, destacan los antiguos cerros Senqa, Machutaukaray, Picol, Picchu, Muyu Orqo, y la 
montaña Huanacauri, formando parte de la antigua definición incaica del paisaje cultural. Estas 

5 Según Rodolfo Sánchez Garrafa, “los Apus son seres de poder, intermediarios eminentes que actúan en Kaypacha...las 
montañas o dominio de los Apus constituyen, por su parte, espacios liminales entre Hanaqpacha y Ukhupacha…Apu es 
una categoría, como la de los ángeles o la de los santos del imaginario cristiano que reúne a personajes individualizados, 
con nombres y hasta historias propias” Sánchez 2014, pp. 327.

La montaña de Huanacauri (Imagen: L. Ángelo Calvo)



~ 175 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

montañas actualmente, mantienen testimonio de la “historicidad” incaica y algunas siguieron 
expresando tramas mitológicas.

Los incas habitando entre estas montañas que conforman los Andes centrales, se presentó 
como referente inmediato en su realidad, por lo que pasaron a conformar en sus configuraciones 
culturales. De este modo, puede encontrarse importantes referencias arqueológicas y 
antropológicas que explican la alta consideración con las que encontraron a las montañas, entorno 
natural de la propia ciudad incaica. Este fue el caso de la montaña denominada Huanacauri, 
contada primigeniamente en mitos (destacada por la información etnohistórica y arqueológica) y, 
hoy en la estructura narrativa nacional de leyendas del Perú profundo.

La Montaña Huanacauri en el marco del Estado Teocrático Incaico

Esta montaña (4080 m.s.n.m.) destaca como uno de los puntales orográficos más altos de la 
cadena montañosa en el sur este del valle de Cusco. Está ubicado en la historia sebastiana como 
un Apu o montaña sagrada de la antigua etnia Sañu (Calvo, 2005). Las versiones mitológicas 
incaicas comprenden al encuentro de esta montaña por los Hermanos Ayar que salieron de la 
paqarina arqueológica Pacareqtambo dirigiéndose a fundar “el Cusco”. Este mito incaico hoy se 
ha difundido a lo largo del Perú como una hermosa leyenda, explicando el periplo de los cuatro 
hermanos que fundaron el Tahuantinsuyo. En la leyenda popular de ahora, se menciona que dos 
hermanos alcanzaron esta montaña sagrada. 

En las leyendas que se difunden en la educación escolar, se indica que Ayar Manco en este 
lugar enterró “la barreta de oro”, acto con el que fundaron el Qosqo del Tahuantinsuyo. El cronista 
Sarmiento de Gamboa ofrece otros datos: informa que en la montaña Huanacauri, Ayar Manco 
divisó también un arco iris que salía del Pachatusán (otra montaña sagrada, hoy convertida en un 
santuario religioso) como presagio del lugar escogido. Igualmente, la montaña adquirió estatus 
sagrado, cuando Ayar Uchu, referido también en esta mitología, se convirtió en piedra en dicha 
montaña, motivo por el cual fue instituido como uno de los más importantes santuarios del Qosqo 
y el Tahuantinsuyo (definiendo un sentido teocrático). Para este efecto, los incas establecieron 
la ceremonia del Huarachico (pasaje ritual de la juventud); comprendía parte de esta ceremonia 
que los jóvenes se dirigieran desde la huaca Calispukio (parte del complejo arqueológico de 
Saqsaywaman) hasta esta montaña sagrada antes de convertirse en hombres contribuyentes del 
Tahuantinsuyo. 

Estas prácticas religiosas que informan los cronistas, vincularon también aspectos de la 
sociedad, la agricultura, por lo que tuvieron que relacionar además aspectos climatológicos, 
consecuentemente los astronómicos que podían observarse desde este lugar. La religión que 
destacaba no solo aspectos mistificantes, sino formas de conocimiento de la realidad, de la que 
formaba parte las montañas fue comprendida en su doctrina. Es por ello, que el Estado teocrático 
incaico lo reguló. 

Así los indica el cronista Polo de Ondegardo quien relata que las montañas, los ríos y otros 
lugares del territorio estaban registrados en el sistema ceque (líneas imaginarias que salían del 
Templo incaico del Qoricancha, que pasaban por estos lugares sacralizados) enmarcando el 
conocimiento teocrático definido. La montaña Huanacauri fue configurada en esta geografía 
cultural del Qosqo incaico (y del Tahuantinsuyo) que incluye lo estelar (astronómico). 

Involucrada en el acto fundacional incaico, fue constituida en una Huaca (lugar sagrado) o un 
santuario. El cronista Cieza de León (155?), confirma esta mitología: 

muchos fueron los templos que hobo en este reino del Perú y algunos se tienen por muy 
antiguos, porque fueron fundados antes, con muchos tiempos antes de los incas reinasen,…y 
reinando los incas se edificaron de nuevo otros muchos, era donde se hacía sus fiesta 



~ 176 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

e sacrificios…a así digo, que después del templo del Coricancha, era la segunda guaca de 
los incas el cerro Guanacauri, que está a vista la ciudad y era por ellos muy frecuentado y 
nonbrado por lo que algunos dicen que el hermano del primer inca se convirtió en aquel lugar 
en piedra al tiempo que salían de Pacaritambo…había en este cerro un oráculo.  (citado en 
Calvo, 2005, 2009)

Ha sido publicado el libro Adivinación y Oráculos en el mundo andino antiguo del doctor 
Marcos Curátola (2008), en el cual indica: 

el Santuario de Huanacauri estaba dotado de un gran número de sacerdotes, Acllas y 
Yanas, así como de tierras y rebaños, y poseía un verdadero tesoro por las continuas ofertas…
se le ofrecía también, regularmente seres humanos que eran sacrificados en el transcurso de 
solemnes ceremonias. (p.41)

La arqueología del lugar, muestra que la obra arquitectónica incaica fue contextuada 
discretamente en la montaña sagrada. Se puede apreciar casi en la cima de Huanacauri un 
emplazamiento de pequeños recintos incaicos a la que convergen sendas cuyos testimonios 
todavía se encuentran en el paso de los modernos visitantes. El cronista Blas Valera indica que los 
incas llegaron a tener “templos naturales y artificiales”, y evidentemente, Huanacauri pertenece a 
la categoría del natural, en tanto las obras arquitectónicas fueron discretas, apenas unos recintos 
para las ceremonias. El recordado Dr. John Rowe en 1944, justamente ya había aclarado este hecho, 

el santuario de Huanacauri fue aparentemente un adoratorio del tipo común en el Perú 
al aire libre donde el objeto de veneración era un objeto natural. Nosotros esperábamos 
encontrar edificios para servicio y almacenaje, pero no una casa para una piedra sagrada. Los 
edificios que nosotros encontramos sobre la montaña están admirablemente adaptados para 
este propósito. (citado en Calvo, 2005)

Roquedales conformantes de Huanacauri (Imagen: L. Angelo Calvo)



~ 177 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

La montaña y su entorno, es de lo más impresionante, se aprecia la emergencia de moles 
rocosas conformando peculiar paisaje. Desde este lugar, ciertamente, se divisa el fantástico paisaje 
del valle del Cusco. Es un lugar señero, siendo el lugar más alto del Cusco, deja la impresión de 
estar más cerca al firmamento.

Etnológicamente, el lugar se encuentra transido en la representación sagrada. Al pie directo 
de la montaña, los pobladores quechuas de la comunidad campesina de Kirkas y otras aledañas, lo 
tienen en consideración de su antigua sacralidad. Un poblador actual comentó “es una montaña 
importante, tiene obra de los incas, lugar misterioso”.

Recintos para culto en la montaña de Huanacauri (Imagen: L. Angelo Calvo)

Sendas antiguas que llegan al Santuario (Imagen: L. Angelo Calvo)



~ 178 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

Con respecto a esta tradición, los sebastianos recogieron varios mitos en el tiempo. Romualdo 
Aguilar en 1913 recogió la siguiente versión:

mis padres me referían que en lejanos tiempos vino del Collao un señor poderoso llamado 
Ccolla Capac, en compañía de una hija, trayendo gente i muchos ganados, quien hizo algunas 
construcciones i especialmente una acequia para conducir agua de muy lejos; que sufrió el 
rapto de su hija a quien buscó por todas partes, i colérico al no haberla hallado, resolvió 
regresarse al Collao de donde había venido, arreando siempre sus ganados i destruyendo 
andenes de la acequia i poniendo después un inmenso cerco para impedir que el ganado 
regresase a estos lugares, dejando sola una puerta llamada Puma Punco (puerta del jaguar); 
que el raptos de la hija de Ccolla Capac fue el astuto mancebo Huanacauri, que fue inca 
después, quien dio nombre al cerro i cuya casa, que estaba en lugar mui reservado, íbamos a 
visitar dentro de pocos minutos. (citado en Calvo, 2005).

La montaña  Huanacauri en el marco identitario político

Ante el pedido a la Dirección de Cultura del Cusco para impulsar la valoración de la legendaria 
montaña, nos informaron que nuestro pedido de declarar como Santuario Histórico Natural a 
la montaña Huanacauri, ha considerado por la posibilidad de declararla como parte del Paisaje 

Actual poblador de la comunidad de Kirkas, al pie de Huanacauri 
(Imagen: L. Angelo Calvo)

Imagen: L. Angelo Calvo



~ 179 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

Cultural. Si bien la Arqueología y Antropología bajo el enfoque del paisaje cultural, proporciona 
consideraciones importantes para destacar el contexto cultural antiguo que comprende a las áreas 
naturales, sin embargo, en este caso, estaríamos, no solo, ante un caso de paisaje cultural, sino ante 
un santuario histórico. Con esta concepción destacamos antropológicamente la invención de una 
“estructura” sagrada en la cultura incaica y remembranza actual. 

La categoría de lo “sagrado”, basada en la estructura significativa animatista y animista que ha 
vitalizado función religiosa a la montaña, ahora se contrasta también, ingresando en la dimensión 
sagrada de lo político convirtiéndose parte de una leyenda del Perú profundo: la concepción del 
animatismo y animismo que comprende a la montaña, se troca en su significado metonímico 
en la construcción de la identidad peruana (relacionando la estructura significativa religiosa y 
política incaica), constituyendo parte del discurso nacional bajo la forma de una leyenda nacional, 
consecuentemente de los valores nacionales del moderno Estado Peruano.

Es lo que se encuentra en la narración popular constituyendo una leyenda nacional, y en la 
evocación identitaria, al que se le da performatividad como ocurre en acciones de valoración y 
evocación en las estructuras modernas políticas del discurso de la nación, tal como se mostró 
con el colegio cusqueño llevando una peregrinación artística en esta montaña, o las acciones de 
valoración cultural por parte del organismo cultural local del Estado. 

Analizando los contextos en los que tiene desarrollo la expresión cultural a propósito de la 
montaña Huanacauri, se destaca que la categoría del animatismo-animismo, articula el valor 
contextual cultural instituido en la institucionalización del Estado teocrático incaica y, por otro 
lado, como parte de los valores peruanos o identitarios nacionales, por un proceso cultural 
metonímico. 

Conclusiones

El marco analítico que usamos, busca explicar la construcción cultural del poder basada en 
las creencias del animatismo-animismo que estructuran la dimensión religiosa y política de los 
sistemas socio-culturales tanto de sociedades antiguas o modernas.

En el ejemplo analizado, la evocación religiosa política a propósito de la montaña Huanacauri, 
se encuentra arraigada no solo por la antigua concepción religiosa cultural con la que fue instituida 
por el Estado teocrático incaico, sino en la evocación del imaginario de la identidad peruana 
contemporánea y la dimensión política de los modernos Estados por medio de la estructura 
discursiva popular nacional (leyenda).

El caso, nos coloca ante el poder que se constituye en lo religioso y en lo político de los 
sistemas socio culturales (Balandelier, 1969). 

Performances de valoración en Huanacauri. Imagen: Google.



~ 180 ~

Copyright ©2020 Por el Centro de Estudios Antropológicos Luis E. Valcárcel 
Revista Peruana de Antropología. Vol. 5, No. 6 (Abril, 2020) ° ISSN 2309-6276

Referencias

Balandelier, G. (1969). Antropología Política. Barcelona.
Barrionuevo, A. (2011). Hablando con los Apus. Poder en los Andes: la fuerza de los cerros. Lima: 

Bellido.
Bolívar, W. y Dueñas Y. (2013). La montaña sagrada de Salkantay: su paisaje, poder y ancestros. 

Arqueología y Sociedad, (26), 229 – 248.
Butzer, K. (1990).	Arqueología. Una ecología del hombre. España: Bellaterra
Casaverde, J. (1970). El mundo sobrenatural en una comunidad. Allpanchis. (2), edición separata.  

Cusco: IPA.
Calvo, R. (2005). San Sebastián. Aspectos de Patrimonio, Historia, Etnología y Folklore. Cusco: 

Municipalidad de San Sebastián.
Calvo, R. (2009). Santuario Histórico Natural de Huanacauri. Cusco. Guide Tourist Selections. (2) 

92-94. 
Curátola, M. (2008). La función de los oráculos en el Imperio Inca. En M. Curátola y M. Ziólkowski. 

(Eds.), Adivinación y oráculos en el mundo andino antiguo (pp. 1– 54). Lima: PUCP.
Criado, F. (1999). Del terreno al Espacio: Planteamientos y Perspectivas para la Arqueología del 

Paisaje. España: Universidad de Compostela.	
Díaz, R. (2014). Los lugares de lo político, los desplazamientos del símbolo. Poder y simbolismo en la 

obra de Víctor W. Turner. México: Gedisa.
Nanda, S. (1982). Antropología Cultural. México: Wadsworth. 
Leach, E. (1999). Cultura y comunicación: La lógica de la conexión de los símbolos. México: Siglo 

XXI.
Sánchez, R. (2014). Apus de los cuatro Suyus. Construcción del mundo en los ciclos mitológicos de 

las deidades montaña. Lima: IEP.
Valderrama, R. y Escalante, C. (2016). Mitología del Coropuna. Inkari, (1), 25-58.
Winick, C. (1969). Diccionario de Antropología. Buenos Aíres: Troquel.	


